
Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 101  

 
 

Kyklos: il ritorno dell’antico 
Multiculturalità tra arte, artigianato e archeologia 
 
Emma Barontini 
 
 
Kyklos: reviving the ancient. Multiculturalism between art, craftsmanship and archeology 

Abstract 
The exhibition Kyklos in dialogue with Memorie Sommerse, held in Porto Santo Stefano, Tuscany, in 
July 2024, serves as the focus of this case study. The research explores the interplay between the 
ancient and the contemporary, highlighting continuities and aspects of identity. Drawing on political 
anthropology and economic geography, the study examines how interactions between people and 
objects generate new cultural codes (Fabietti, 2004). Patterns of trade and human mobility reveal 
tensions between openness and closure, suggesting a theoretical framework in which the sea functions 
as a medium of contact (Dua, 2024). Kyklos embodies this concept within the Maremma territory. 
Through essays, articles, and informal discussions, the study engages with debates on migration, 
glocalization, and multiculturalism, illustrating how these issues are represented in a Tuscan port 
museum. The exhibition communicates these themes with attention to social and ethical values, 
fostering community and the transmission of knowledge. 
Keywords: identity and community, tourism, commercial trade, migration, material culture 
 
 
 
Introduzione 
 
La mostra temporanea Kyklos, allestita a fianco della mostra permanente Memorie 

Sommerse, accosta l’arte contemporanea all’arte antica e l’archeologia. In particolare, 
in Memorie Sommerse sono esposti oggetti antichi recuperati dal relitto del Giglio 
Campese e Kyklos si integra in questa esposizione proponendo la possibilità di 
indagare le proprie radici per mezzo della Fiber Art, la quale entra in dialogo con gli 
oggetti antichi recuperati. Le diverse provenienze degli oggetti rinvenuti nel relitto 
permettono di riflettere sulla multiculturalità, mettendo in luce le criticità del discorso 
identitario e indagando le similitudini e le differenze tra oggetti e persone. Vengono 
affrontati temi come il neorazzismo, la libertà di movimento, le migrazioni e il 
commercio. Il tema è strettamente legato al concetto di decolonizzazione del museo 
ed è affrontato utilizzando vari campi dell’antropologia interdisciplinarmente: 
antropologia politica, antropologia museale, antropologia culturale, sociologia del 
turismo sono le principali discipline approcciate nell’articolo. Questo caso preso in 
esame si colloca nel territorio della Maremma, nel sud della Toscana. Sotto la lente è 
la funzionalità dei manufatti, il modo di rappresentare la cultura materiale, il 
categorizzare. Gli oggetti antichi e contemporanei, provenienti da luoghi geografici 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 102  

diversi del Mediterraneo, permettono di indagare l’incontro-scontro tra “noi” e 
“l’altro”. La Fortezza di Porto Santo Stefano dove viene proposta la mostra si 
inserisce nel panorama dei musei contemporanei poiché può essere considerata un 
modello di ecomuseo, concetto che descriverò in questo elaborato. Le tavole 
esplicative della mostra, libri di testo, siti internet, colloqui informali con gli abitanti 
della Maremma (compreso un antropologo, guida ambientale) e lo scambio di mail 
con l’artista Patrizia Trevisi della mostra mi hanno permesso di reperire il materiale 
di studio e avviare questa ricerca. Chiarirò anche il mio posizionamento che mi 
colloca e spiega il legame con l’argomento. In questo lavoro dimostrerò come Kyklos 
rappresenta un punto di rottura con il passato museale canonico e accademico. 
Propone infatti uno spazio di fruizione culturale aperto e interconnesso, suggerisce 
riferimenti in cui riconoscersi attraverso simboli e metafore che riguardano il mare e i 
suoi popoli e ci mostra come i separatismi possano sfumare in uno stato di 
condivisione. Il mare, il museo e il relitto diventano così dispositivi per riflettere sulla 
multiculturalità, il razzismo e l’identità. 
 
 
Collegamenti tra identità, comunità e museo 
 
Mi avvio verso la Fortezza di Porto Santo Stefano, ci arrivo in cinque minuti a piedi, 
è inizio estate e io mi devo ancora abituare ai ritmi marinari ed estivi. Sono 
trasportata dalla curiosità che sento verso i reperti di archeologia subacquea, con cui 
entrai in contatto per la prima volta nel 2019 ad Albinia, al Forte delle Saline. Il mio 
legame personale con il territorio è collegato al privilegio che ho di avere una casa di 
famiglia proprio a cinque minuti da Porto Santo Stefano. In queste terre, la presenza 
di abitanti romani, che in vacanza riempivano le coste, era una forma di turismo 
intensivo accostabile al colonialismo, fatta di speculazione edilizia e antropizzazione 
delle coste. Mio nonno era appunto un ammiraglio romano che comprò questa casa 
anni prima; ho trascorso così all’Argentario, il promontorio dove sorge Porto Santo 
Stefano, intere stagioni estive e mi sono così interessata al territorio, che ho reso 
obiettivo di ricerca. Il tema delle barche e dei loro movimenti, del mare stesso, mi 
attraversa completamente e io tento di afferrarlo. 

Entrando nello spazio espositivo cominciano ad apparire cartelli esplicativi, 
vetrine e opere d’arte che si confondono quasi con il contesto della mostra, 
potrebbero ricordare le reti da pesca che erano state allestite al Center for African Art 
a New York nel 1988 per la mostra Art/Artifact: African Art in Anthropology 

collections con la differenza che la luce qui non è pensata per affascinare i 
collezionisti di arte contemporanea. Patrizia Trevisi, propone opere pronte per essere 
abbracciate, senza giochi di luce che creino una barriera tra spettatore e oggetto 
d’arte. La mostra di prossimità – cioè che narra specificatamente del luogo in cui è 
proposta – ci permette di portare il focus dall’Altro al Noi, con tutte le nostre 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 103  

sfaccettature, cercando di comprendere il proprio auto-sguardo e analizzando noi 
stessi e la nostra comunità (Grechi 2021, pag. 15). Il popolo etrusco fornisce un 
collegamento a un’ancora identitaria che è sopravvissuta a tutte le evoluzioni 
avvenute nei secoli fino ad oggi. Il legame con l’antico riemerge dal mare ed è pronto 
a rispondere alla domanda “Da dove veniamo? Chi siamo?”. Un oggetto di duemila 
anni fa giaceva sul fondale dello stesso mare che gli abitanti di Monte Argentario 
hanno navigato e contemplato nel corso dei secoli e delle generazioni che son passate, 
e ora si trova riemerso, con la potenzialità di raccontare una storia, creare un 
riconoscimento nell’oggetto. Se il museo è una zona di contatto dove si parla di sé più 
che degli altri, o meglio, tramite gli altri si parla di sé, la questione dell’identità 
diventa centrale da sviscerare (Clifford, 1997). La ricerca di senso che spiega 
l’appartenenza ad una comunità, i rapporti e le differenze che ci sono con le altre e il 
legame con il territorio, sono punti di partenza per interrogare questa costruzione. Da 
dove nasce il bisogno di definirsi? Il bisogno di aggrapparsi a radici che stanno 
rischiando di sgretolare la terra intorno ad esse, perché si presenta? Esistono queste 
radici identitarie, se ne possono andare? Pare che la mostra Kyklos voglia far 
riferimento a questo modo di dare un senso, più esistenziale, creando un ponte tra 
l’essere naufragato e il porto, tra l’incertezza e la fortezza, tra lo scarrocciamento e 
l’ancora. Il legame con l’antico fornisce una ramificazione ampia, che possibilmente 
comprende più esseri umani possibili, uniti nella loro differenza. Cosa c’è scritto 
allora nella cultura etrusca? E in che modo la comunità della Maremma si identifica 
con essa? Le risposte a queste domande possono seguire la scia delle riflessioni 
evoluzioniste, non quelle strettamente biologiche ma culturali. Edward Bennet Tylor 
è il promotore di questa teoria, che è racchiusa in Primitive Cultures del 1832, nella 
quale viene sostenuto il fatto che ci siano diversi stadi evolutivi tra magia, religione e 
scienza. Un manufatto occidentale viene, per Tylor, collocato nella sfera della 
scienza, mentre classifica gli oggetti costruiti da altre società considerate “primitive” 
nelle sfere magiche e religiose. E quindi, alla luce di questa definizione, il territorio 
della Maremma che rapporto ha con le sue fasi precedenti? E soprattutto, il mare può 
essere un ponte tra queste epoche e metafora per comprendere anche le dinamiche 
identitarie che possono instaurarsi tra popoli contemporanei ed antichi? 
 
 
Retaggi del museo ottocentesco 
 
L’evoluzionismo nasce tuttavia dall’Illuminismo, il quale prevedeva una fiducia 
sconfinata nei valori progressisti, la quale però si è dimostrata fallace, sia per la sua 
insostenibilità sia perché la pretesa di dominare su tutto grazie all’intelletto dell’uomo 
bianco, colto e ricco è irreale. Sturtevant rileva come constatare il fallimento della 
fiducia progressista ha causato oggi la necessità di ricostruire una nuova identità 
(Sturtevant, 1969). Fu proprio nel 1875 che il Museo Nazionale Preistorico 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 104  

Etnografico di Roma venne fondato, seguendo la linea dell’evoluzionismo che, come 
suggerisce il nome del museo, accomuna oggetti preistorici ed etnografici. Memorie 

sommerse e Kyklos insieme dimostrano come i connotati del museo moderno, nato 
nell’epoca dei lumi, e le necessità nate nel secondo dopoguerra, si sovrappongono 
rispettivamente attraverso gli intenti legati all’identità, ma anche all’educazione, alla 
trasmissione di sapere e alla comunicazione (Lattanzi 2021, p. 81). L’esposizione di 
oggetti preistorici a fianco di riproduzioni di miti rimanda a un’arte primitiva, 
attivando una sorta di comparazione analogica tipica dei musei ottocenteschi, sebbene 
rivisitata in chiave contemporanea. (Lattanzi 2021, p. 85). Quali sono le proiezioni 
della ricerca dell’identità? Si individuano due facce che si intersecano e che devono 
essere iscritte nel contesto e nelle relazioni di potere esistenti ed esistite nella storia 
della Maremma e di Porto Santo Stefano. Una proiezione, la più facile da vedere e la 
più mainstream, è quella tesa a produrre un immaginario toscano, dove i manufatti 
Etruschi sono strumento strategico per vendere nell’industria del turismo (d’Eramo, 
2017). L’altra proiezione è legata alle rivendicazioni volte a ottenere un 
riconoscimento negato, causato dall’oppressione e da condizioni sociali che collocano 
una parte della popolazione ai piedi della scala di classe, che è presente nelle 
categorie marginalizzate ed esoticizzate, rese quasi come uno spettacolo. Nella 
tripartizione del concetto di riconoscimento proposta da Hegel e confermata da Mead, 
si nota come il bisogno di essere riconosciuti si leghi al rispetto, alle emozioni e ai 
diritti. Ciò è incanalato anche nel discorso della reciprocità e della moralità. Ma 
potrebbe essere collegato anche al paradigma hobbesiano, secondo cui il conflitto 
sociale è generato da un’autoaffermazione e dunque ha carattere strategico (Cortella, 
2008). Dopotutto gli abitanti della Maremma sono consapevoli della bellezza e della 
ricchezza storico culturale nonché geografica che presenta il territorio, come sono 
anche legati a una tradizione vittimista legata alla storia e all’isolamento della 
Maremma: Maremma Amara, come canta la canzone popolare, un luogo dove andare 
a lavorare, ma che non assicurava la sopravvivenza, poiché la malaria era diffusa per 
via del terreno paludoso (Litvin, 2017).  
 
 
La storia della Maremma tra territorio, domini ed ecologia politica 
 
La storia della Maremma si collega agli Etruschi dall’ottavo secolo avanti Cristo, 
dopo che nel territorio si venne a formare una laguna ai piedi dell’Uccellina, 
favorendo gli insediamenti intorno al Lago Prile. All’inizio del 200 a.C. l’Etruria 
meridionale venne conquistata dai Romani. A quei tempi era una terra florida grazie 
ai terreni fertili, ai porti, al commercio di olio e vino, oltre che il pascolo. Il fiume 
Ombrone continuò a portare sedimenti che formarono nel corso del tempo la pianura 
della Maremma. Nel 200 d. C. si affacciarono delle difficoltà a causa del clima che 
divenne piovoso, provocando il diffondersi della malaria, con il conseguente declino 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 105  

dei paesaggi antichi nel sesto secolo, in una regione ormai cristianizzata. Rifiorì solo 
nell’anno Mille grazie alla pesca, al sale dalle saline e al carbone dai boschi, ma nel 
1300 la Maremma cadde sotto il dominio della Repubblica di Siena, che diede origine 
allo sfruttamento coloniale attraverso imposte e dogane. Rimase in questo stato di 
decadimento anche durante il dominio dei Medici fino a che, nel Settecento, non fu 
conquistata dai Lorena. Questi ultimi si presero cura del territorio a livello sistemico, 
con interventi idraulici come anche riforme economiche, politiche e sociali. È così 
che venne bonificata la Maremma, sulla quale poterono così sorgere strade e fattorie. 
La bonifica integrale terminò durante il fascismo, quando furono progettate delle reti 
di canali di deflusso per accelerare il prosciugamento, ma solo nel secondo 
dopoguerra la malaria se ne andò definitivamente. Negli anni Sessanta il turismo 
balneare permise il ripopolamento della costa, ma questa ultima trasformazione 
suscitò nella comunità locale un sentimento nostalgico per una Maremma ormai 
molto diversa, il quale animò anche una forte resistenza contro il progetto di costruire 
un complesso residenziale per tredicimila persone in un’area naturale. Grazie ad essa 
il progetto fu sostituito dalla costruzione del secondo parco regionale d’Italia: il Parco 
della Maremma. Il Parco è così un simbolo di resistenza all’antropizzazione e alla 
neocolonizzazione del territorio volte a sfruttare ancora una volta la Maremma. 
Questo perché il turismo è un’economia che sviluppa preponderatamente il consumo, 
senza prendersi cura delle risorse del territorio che permettono di abitarlo. Nel caso 
del territorio di Monte Argentario e dintorni, la volontà di praticare le proprie 
tradizioni, nasce prima di tutto da una necessità degli abitanti di creare connessioni e 
punti d’incontro tra di loro, più che affascinare “lo straniero”, sebbene sia anche 
questo un effetto implicito.  
 
 
La circolazione dei beni, il multiculturalismo e il sistema economico etrusco 
 
Possiamo considerare il bacino-scafo del relitto come una riproduzione della società; 
infatti, al suo interno sono presenti una moltitudine di oggetti che vengono classificati 
e categorizzati in base alle loro caratteristiche: gli viene associata una provenienza, 
proprio come alle persone. Da qui possiamo ipotizzare un’associazione tra corpi e 
oggetti: la fisicità determina se sei corinzio, fenicio oppure marocchino o cinese. Ed è 
in questa pretesa di multiculturalismo che nasce il neorazzismo (Duffield, 2013). La 
materialità di una forma, che sia di un corpo o di un oggetto, viene incasellata, 
confinata, reputata superiore o inferiore, aprendo così le porte alla marginalizzazione. 
Il mare, d’altro canto, rimanendo fluido, è difficile da segmentare come la terra, le 
acque considerate di appartenenza a uno stato sono entro 12 miglia nautiche dalla 
costa, oltre sono acque internazionali, dove in questo 70 % del pianeta operano 
compagnie di sicurezza o grandi navi private, tra cui pescherecci a strascico, 
petroliere, navi cargo (Dua, 2024).  Il commercio libero incontra i suoi limiti 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 106  

attraverso i dazi, imposti dalle nazioni una volta però giunti sulla terra. In mare 
aperto, il punto di partenza e di arrivo sono indistinti, ma nel momento in cui merci e 
persone attraversano le acque per raggiungere la terra, sono etichettate e nel caso 
delle persone vengono creati dei capri espiatori considerati “diversi” e dunque da 
allontanare, come se le persone con background migratorio fossero i nuovi barbari 
che vengono ad invadere le terre civilizzate. Il neobarbarismo e il neorazzismo sono 
fenomeni che si ripresentano e vengono proposti dagli stessi ambienti liberali che, 
seppur in maniera non intenzionale, ripropongono e alimentano sistemi illiberali 
(Duffield, 2013). Le etichette corrispondono a barriere e sono strumentalizzate al fine 
di ghettizzare e limitare la libertà di movimento, per cui raggiungere l’Europa e 
rimanerci non è scontato, poiché dipende dalla condizione di richiesta di asilo, dalla 
nazionalità del passaporto. L’irregolarità è usata come scusa per rimpatriare e 
detenere persone con nessuna colpa se non quella di avere una certa nazionalità 
(Duffield, 2013). Il concetto di sicurezza è collegato al sistema neoliberale poiché 
apparentemente vuole far vivere tutti in un melting-pot ma poi usa la xenofobia a 
scapito di certi tipi di categorie e nazionalità (Duffield, 2013). La protezione a priori 
delle persone viene meno, quando attraverso le politiche economiche a modello 
keynesiano avrebbero potuto favorire questo concetto piuttosto che permettere la 
depredazione delle risorse che vengono poi immesse nelle reti trans-frontaliere extra-
legali (Hickel, 2018), per questo la perpetuazione delle guerre post-moderne e il 
sistema di economia di guerra è un piano orchestrato e progettato per continuare ad 
alimentare la ricchezza dei signori della guerra, le compagnie estere che intrattengono 
accordi con quest’ultimi, approfittando della mancanza di burocrazia (Duffield, 
2013). Le guerre post-moderne sono il luogo di partenza del circolo delle risorse, le 
quali sono depredate e sfruttate, creando così un vuoto di ricchezza non accessibile 
alla maggior parte della popolazione costretta poi a migrare. Da parte dell’Europa, c’è 
però una repulsione che non permette alle persone che arrivano di vivere secondo le 
proprie modalità e abitudini, come se la condizione per vivere in Europa sia per forza 
l’adattamento e il modellarsi. 

Per quanto riguarda il sistema economico etrusco Silvia Fogliazza e Roberto 
Macellari scrivono l’articolo “Il Fisco nel Mondo Etrusco: Le Ragioni di Invisibilità”: 
 
«L’applicazione di categorie occidentali su contesti altri, inoltre, non rende giustizia 
della complessità dei fenomeni che si vorrebbero indagare. Del resto, l’espressione 
moderna “fisco”, utilizzata per indicare lo stato nella sua attività finanziaria e in 
particolare nei rapporti con i contribuenti, non funziona se applicata a un periodo 
come l’età del Ferro. Nelle fasi più antiche non sono, infatti, documentate istituzioni 
pubbliche che svolgono attività finanziaria. Manca, inoltre, e per quanto riguarda la 
cultura etrusca mancherà sempre, un’organizzazione statale in grado di applicare 
prelievi forzosi sulla popolazione e sulle attività mercantili: anche quando, a partire 
dal VI sec. a.C., gli abitati maggiori acquisiscono una struttura urbana evoluta, da un 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 107  

punto di vista politico-amministrativo appartengono al modello della “città-
capoluogo”» (Fogliazza, Macellari 2023, pp. 1-2). 
 

Cerchiamo spesso di applicare i concetti economici e politici moderni per 
interrogare il presente, ma dobbiamo renderci conto che seppur ci siano delle 
similarità, le epoche considerate sono diverse. Usare i termini giusti legati al passato e 
cercare di reinterpretarli per creare dei confronti con il presente per capirlo meglio, 
può essere una via per far dialogare antico e contemporaneo.   

 
«Le c.d. dodecapoli cui accennano le fonti antiche altro non erano, probabilmente, 
che un sistema federale di centri la cui organizzazione rimane per molti aspetti 
oscura. Politicamente ed economicamente l’Etruria è caratterizzata dalla 
frammentarietà: si pensi a titolo di esempio al carattere disomogeneo della 
monetazione, che segue percorsi diversi in base alle città coinvolte: occorre, quindi, 
esaminare i singoli contesti per cercare di ricostruire una realtà che era, 
probabilmente, variamente articolata anche da punto di vista “fiscale”. Alla luce di 
queste considerazioni, nello svolgimento della nostra ricerca abbiamo accolto la 
definizione di “imposta” proposta da M. Girardin, ossia “l’impôt est un transfert de 
valeur opéré sans contrepartie quantifiable dans un rapport d’autorité”» (Fogliazza, 
Macellari 2023, p.2). 
 

C’è una connessione tra religione, economia e politica che giunge alla luce 
tramite i santuari che erano preposti come luogo di aggregazione e di culto: 

 
«L’emporion nasce come luogo di protezione per lo straniero, che veniva garantita 
dal potere locale, assicurando che il movimento degli scambi avvenisse in assoluta 
sicurezza. Negli emporia si dava luogo a transazioni di ogni tipo, dal pagamento per i 
servizi ottenuti, non esclusi episodi di corruzione, sino alle tasse e ai tributi che i 
maggiorenti del luogo imponevano ai nuovi arrivati. [...] Diversamente da quanto 
ipotizzato da C. R. Potts, secondo cui si affidava alla “religione”, quindi nella pratica 
ai santuari, il compito di regolare i sistemi di mercato, in assenza o in limitata 
presenza di un controllo governativo, quanto osservato potrebbe dimostrare piuttosto 
come il governo intendesse servirsi del personale e dell’esperienza dei santuari per 
esercitare un controllo sul commercio» (Fogliazza, Macellari 2023, p.7). 
 

Al contrario di Roma, che utilizza un controllo statale, il controllo dei traffici 
commerciali è affidato ai santuari associati al mondo del commercio e vegliati da 
entità sacre. 
 
«Questa fase, non a caso, è caratterizzata dalla comparsa dell’edilizia monumentale, 
segno tangibile di entrate stabili a disposizione delle autorità di ogni polis etrusca, e 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 108  

dalla contemporanea ristrutturazione degli emporia, che rappresentano la 
concretizzazione della fiscalità pubblica sui commerci di lunga distanza, in 
precedenza gestita dalle élites. In quanto garanti delle transazioni gli esseri 
extraumani sono destinatari di decime e tributi, quindi di forme di prelievo forzoso 
indiretto, destinati in realtà ai re delle città cui gli emporia sono collegati, pagati con 
lingotti e pani di bronzo, oppure schiavi, ma anche con prodotti commercializzati, 
quali ceramiche greche, tessuti, oppure bronzetti votivi che possono aver svolto 
funzione di protomoneta. Proprio l’assenza di monete coniate nel Lazio e in Etruria 
meridionale, a Cartagine, a Naukratis e a Locri Epizeferi confermerebbe 
indirettamente, secondo Cifani, l’esistenza di un sistema di pagamento basato sul 
bronzo pesato e sulle merci, frutto di una decisione politica, che consentiva alle 
comunità centro-tirreniche di inserirsi in traffici commerciali internazionali» 
(Fogliazza, Macellari 2023, p. 12). 
 

Ciò dimostra come il sistema economico influenzi la creazione di certe culture 
e credenze. Allo stesso tempo sono le idee che influenzano l’efficacia e 
l’insediamento di certi sistemi economici. Nel corso dei secoli, i traffici marittimi 
potevano essere gestiti dallo stato, esaltando concetti come il protezionismo e la 
nazionalizzazione, oppure dal mercato libero che invece esalta la proprietà privata. In 
ogni caso però, viene sempre definito chi è cittadino e chi straniero. In ogni sistema 
commerciale, sia statalista o liberista, alle merci e alle persone sono attribuite 
appartenenze che escludono o includono, le quali sono inevitabilmente decise da un 
sistema di pensiero dominante che guida la logica culturale ed economica. Pur 
riconoscendo collegamenti globali inevitabili, che comprendono movimenti di 
persone e oggetti, si possono costruire pratiche differenti e che si iscrivono 
nell’ambito del post-capitalismo. Il sistema del modello locale è importante adesso 
più che mai per evitare la delocalizzazione e lo sfruttamento delle risorse, del 
territorio, delle persone e degli animali. Inoltre, è sempre importante tenere a mente 
che il pensiero può condizionare l’economia ed è indispensabile pensare a delle 
alternative che non entrino nelle logiche del greenwashing poiché è inevitabile non 
notare oggi gli effetti del capitalismo sfrenato e del sistema liberale che favorisce le 
multinazionali, il progresso senza limiti che continua a deturpare la terra e tutto 
l’ambiente. 
 
 
Le anfore, l’antropologia degli oggetti e la categorizzazione 
 
Le anfore sono la chiave interpretativa del caso di studio del Giglio Campese. Al 
centro del commercio ellenico, hanno significati che vanno oltre la loro mera 
esposizione. Per la nostra cultura storica e archeologica acquisiscono un valore di 
fonte storica e quindi attenzione e cura massima sono richieste ai fini di preservarle e 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 109  

mantenerle (Grechi, 2020). L’elemento più presente tra i ritrovamenti del Giglio 
Campese sono quindi le anfore, il cui scopo è contenere, la cui utilità sta nel vuoto, 
come ci ricordò Lao Tsu (Cheng, 2000), senza di esse il trasporto non avrebbe 
funzionato poiché per l’essere umano il contenitore dove raccogliere i propri beni è 
sempre stato qualcosa di necessario. Venendo riesumate duemila anni dopo, sono i 
loro scheletri ad essere rimasti, non il loro contenuto. Le antiche anfore possono 
essere considerate le equivalenti degli odierni container, così come il vecchio relitto 
può essere associato alla contemporanea nave cargo. La forma di questi elementi è 
spunto di riflessioni sui tipi di industria e sulla lavorazione del materiale che 
caratterizzano le epoche. Secondo questi presupposti, la storia dell’arte può aiutarci 
ad indagare attraverso la catalogazione e l’atto del collezionare. L’atto in sé del 
comporre collezioni non è esclusivo della cultura occidentale, sebbene per fini di 
studio e analisi invece lo sia (Vattimo, 1985). Come è possibile demonizzarlo 
totalmente? Il collezionismo e la categorizzazione, propri della cultura illuminista, 
sono collegati al colonialismo e alle violenze che ha generato, ma la storia dell’arte è 
la fonte che ci permette di ricostruire, di ipotizzare e ricercare tesi sui prodotti 
culturali di un luogo e di un tempo dato, di comprendere il valore degli oggetti e 
dell’arte al di là dello sguardo occidentale, cogliendo la vita dell’oggetto e ai 
significati al quale è attribuito. L’importante è non limitarsi a presentare dei feticci 
pronti ad essere esibiti con il solo scopo di ostentare ricchezza e per avvalorare lo 
status quo del museo o della nazione di appartenenza. Costruendo consapevolmente 
le identità si mettono in luce diritti negati, perché se è tramite la definizione che certe 
categorie vengono marginalizzate, è sempre mediante quest’ultima che le istanze poi 
possono essere rivendicate (Benhabib, 2002). Le divisioni sono parte della creazione 
umana, ma lo sono anche le interazioni e se oggi gradualmente si stanno concependo 
le culture in modo aperto, è grazie a un’evoluzione collettiva (Geertz, 1998). Essendo 
il mare un tema centrale e inscindibile dal contesto, diviene più facile adottare il 
punto di vista delle culture aperte. Nella trasmissione della storia, anche così come 
tradizionalmente viene imposta, il collegamento marittimo crea sempre degli ibridi e 
delle influenze (Fabietti, 2004). La mescolanza presentata da Memorie Sommerse è 
data dal carico del relitto del Giglio Campese: è un insieme di manufatti provenienti 
da regioni diverse, che permette di ipotizzare i movimenti del commercio navale di 
allora. Per esempio, in vetrina sono esposte le anfore trovate all’interno: sono di larga 
diffusione e datate tra il VII e il VI secolo a. C., caratteristiche della città di 
Ciazomene, della Ionia, e dell’Isola di Samo. L’unico tipo mancante della rotta 
mercantile mediterranea è l’anfora chiota. Dalla Grecia continentale sono presenti 
un’anfora corinzia, forse destinata a contenere olio e un’anfora iaconica, di formato 
più piccolo. Di numero prevalente sono però le anfore etrusche, prodotte tra Cerveteri 
e Vulci a partire dal VII secolo a. C. e sono a forma ovoidale, con collo breve o 
inesistente e le anse “a orecchia”. Esse probabilmente trasportavano vino o altri 
generi alimentari, come per esempio le olive, delle quali abbiamo traccia grazie ai 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 110  

noccioli presenti in una di esse. Anche un’anfora fenicia è stata trovata nel 
complesso. La teoria principale, che ripercorre la rotta della nave del Giglio Campese, 
prevede che la partenza abbia avuto luogo da un porto della Ionia, poi che abbia 
completato il carico a Corinto, abbia venduto il vino pregiato in Etruria, comprando 
in cambio del vino etrusco meno pregiato, per poi proseguire e venderlo nella Gallia 
meridionale. La forma originale della nave greca mercantile ci è fortunatamente 
suggerita da un artista greco operante in Etruria nel VII secolo a. C.: Aristonothos. 
Egli raffigura su un vaso uno scontro tra una nave da guerra etrusca (o dei pirati) e 
una nave mercantile greca: la prima ha uno scafo piatto, la prua a sperone, i remi e i 
guerrieri/pirati sono all’attacco; la seconda ha invece uno scafo curvo, è in assetto 
difensivo e un uomo è sull’albero di vedetta. Nella stessa decorazione si notano 
elementi floreali e stelle, sugli scudi greci è raffigurata una testa di toro, una bozza di 
mappa e altre figure di animali non riconoscibili. Il recupero di parti di fasciame di 
antichi relitti documenta l’utilizzo della tecnica “a fasciame cucito”, adoperata in 
tutto il Mediterraneo, nota anche a Omero e mantenuta in epoca romana, seppur in 
maniera meno frequente. I reperti furono restaurati e analizzati in seguito 
all’identificazione del relitto, avvenuta vicino all’isola del Giglio negli anni Settanta. 
Negli anni Ottanta un’equipe dell’Università di Oxford scavò nella nave e collaborò 
con la Soprintendenza Archeologica della Toscana, la quale si occupò del restauro. 
Nel 2021 sono stati recuperati alcuni reperti che erano stati estratti illecitamente da 
sommozzatori inglesi nel 1961. Il CAMNES (Center for Ancient Mediterranean and 
Near Eastern Studies) ha condotto un workshop sui resti del Giglio Campese 
nell’aprile del 2024.  

Come si inseriscono gli oggetti in mostra nel contesto della Fortezza di Porto 
Santo Stefano, alla luce di ciò che è emerso fino ad ora, è un caso di provvidenza a un 
appiglio locale di fronte al globale, in un modo in cui l’apertura sia sentita senza 
essenzializzazione, riformulando continuamente l’identità e proponendo riferimenti 
che soddisfino il “bisogno di un luogo” (Fabietti, 2004). 
 
 
Kyklos mostra di narrazione 
 
Per raccontare e per sollecitare gli intenti legati all’ibridazione, al rispetto, al 
movimento, al mare, alla terra e all’essere umano, la mostra Kyklos si inserisce 
all’interno dell’esigenza dei musei contemporanei. Adotta la nuova possibilità 
espositiva dei musei di narrazione, nata dagli artisti di Studio Azzurro, i quali 
sperimentano tecniche per creare un habitat narrativo, un territorio della memoria e 
un luogo attivo di sperimentazione artistica. Rendere una collezione permanente di 
oggetti antichi (che ricalca i presupposti del museo di scienza di cui abbiamo 
accennato prima) ravvivata da opere d’arte contemporanea, è l’esempio di questa 
nuova tendenza museale. Kyklos si pone in linea con la nuova necessità di andare 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 111  

oltre la sacralità immobile dell’oggetto, mettendo piuttosto al centro la narrazione 
che spiega il valore del gesto che lo ha costruito, con lo stesso sguardo del gruppo di 
artisti italiani Studio Azzurro. Per questo le analogie tra la manualità che costruisce le 
anfore e la manualità che cuce le opere contemporanee è messa in luce e crea 
un’unione tra i confini immaginati. L’interattività dei dispositivi è volta soprattutto a 
un’interazione emozionale, incentrata sulla creazione di ambienti immersivi. Da 
questo concetto nascono i “musei sensibili”, denominati poi “musei di narrazione” 
(Grechi 2021, pag. 177). Le categorie museali che nell’Ottocento hanno separato la 
funzionalità e l’estetica, la concettualità dalla spiritualità, si trovano invece unite in 
Kyklos (Lattanzi 2021, pag. 99). Lo sguardo agli oggetti e alle opere si alterna in 
diverse prospettive: una analitica che cerca la traccia, l’origine e il contesto 
dell’oggetto, un’altra estetica che segue le linee e le forme di oggetti armonici e non, 
una tecnica che ricerca la funzione iscritta nelle linee armoniche che si chiede a che 
cosa servono e cosa contengono. Infine, uno sguardo melanconico trasporta 
irrazionalmente verso un senso di affezione a questi oggetti, che essendo stati ritrovati 
generano una sensazione rincuorante. Quest’ultima è dovuta dal retaggio romantico 
occidentale che è strettamente legato all’antico, a ciò che è scomparso e sta 
scomparendo. Artigianato, arte e storia si intrecciano mescolando il “museo di storia 
naturale” con il “museo d’arte” (Lattanzi, 2021).  
 
 
Fortezza come ecomuseo 
 
Kyklos prende luogo all’interno della Fortezza di Porto Santo Stefano: lo spazio 
dedicato alla cultura, possibilmente identificabile come “ecomuseo”, relativamente al 
connubio delle mostre presentate. Ciò avviene grazie al rapporto tra museo e 
ambiente, in cui i vertici distintivi sono apportati dal triangolo territorio-patrimonio-
comunità, ricalcando la storia biologica e umana di una data società in un dato 
momento (Lattanzi, 2021). Si rompe così il binomio tra natura e cultura, fondendo la 
dimensione ambientale e comunitaria circolarmente. Lo spirito del luogo e il legame 
con il territorio sono elementi fondanti per questa nuova direzione del museo, in cui 
l’identità si slega da un sentimento nazionalista e diventa locale e particolare seppur 
inserito in un contesto imprescindibilmente globale. Da questo nuovo punto di 
partenza, nasce una concezione di cura e di riflessione sul territorio, mossa da spinte 
sociali ed etiche più che economiche (Lattanzi 2021, pag. 66). 

La mostra permanente, che presenta uno scopo didattico e cristallizzato, viene 
affiancata da una mostra temporanea. In questo modo, il rapporto tra le mostre genera 
un elemento di dinamismo, senza il quale la struttura darebbe un senso di immobilità. 
La mostra permanente presenta una risorsa importante per il territorio e il lavoro che 
è stato compiuto per comprenderne la storia, è degno di valore e di nota. Allo stesso 
modo, la necessità delle mostre temporanee costituisce un elemento dei musei del 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 112  

futuro e permette la rottura con l’istituzione del museo, portando una metamorfosi a 
ciò che è preesistente e statico (Grechi 2021, pag. 129). Il coinvolgimento della Fiber 
Art suscita, inscenando un immaginario collegato agli oggetti antichi, una sensazione 
di spazio atemporale, che mette in discussione la cronologia del tempo lineare. 
Avvengono come dei flashback impossibili da localizzare nel tempo: vanno indietro e 
tornano, impossibili da afferrare. In questo senso, la rottura riesce poiché il visitatore 
e la visitatrice si confrontano con altro rispetto al pensiero comune e dominante, 
attraverso piccoli shock percettivi (Grechi 2021, pag. 129). La restituzione della visita 
alla mostra, in seno alle riflessioni sul mare e la multiculturalità, lasciano ampio 
spazio interpretativo per affrontare temi riguardo il tempo e lo spazio unendo la storia 
antica e la geografia economica, come proposto in questo saggio. 
 
 
Intervista con l’artista 
 
Ho avuto la possibilità di contattare l’artista della mostra Kyklos, Patrizia Trevisi, la 
quale gentilmente ha risposto alle mie domande e ha condiviso con me una serie di 
documenti legati alle sue esposizioni. Traspare dai suoi appunti una ricerca spirituale 
che viene trasmessa tramite le opere: interpretabili, circolari, polimateriche, che 
narrano dei miti, ma sono aperte ad essere interpretate da chi le contempla. Le 
esposizioni su cui l’artista lavora, solitamente sono site specific, proprio per il dialogo 
che avviene tra il luogo e ciò che l’artista porta con sé:  

 
«Lo spazio non è vissuto come un mero contenitore ma come un “interlocutore”, 
pronto ad accogliere e predisporre per sua stessa natura all’incontro e all’esperienza 
con l’arte, l’archeologia, il Mito e la Storia, con l’arte antica Romana e l’arte 
contemporanea della Fiber Art. L’artista Patrizia Trevisi con la mostra “Kyklos” 
vuole rinsaldare i legami della Terra di Maremma con i culti e archetipi primordiali 
dei cicli mitologici, tema generatore delle sue opere. Nasce un confronto in un ritmo 
espositivo atemporale […], dove la riflessione sull’arte antica fa da contraltare a 
quella sulla modernità. [...] Kronos, Artemide, Demetra, Ares rievocano con 
Ouroboros la ciclicità del tempo, dell’esistenza umana e dei cicli mitologici, dai culti 
solari alla perfezione divina, all’armonia del Creato. Continuano a testimoniare negli 
abitanti nel territorio di Monte Argentario da millenni la simbiosi con il Mito, la 
Storia e la Natura». 
 

L’artista sceglie un medium per le sue opere che possa essere simile alla pelle, 
con tutte le sue imperfezioni, il suo vissuto e le sue cicatrici: la tela. Il gesto di come 
maneggiarla è la manualità del cucire, un gesto lento che assorbe ogni momento del 
processo di congiunzione, di creazione di qualcosa di nuovo. Così facendo Patrizia 
Trevisi riporta un’immagine di un tempo sempre uguale e ripetitivo. Questo 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 113  

svolgimento attiva dei meccanismi di memoria e permette di intrecciare e formare 
una narrativa, un linguaggio che può essere scambiato e impresso nell’opera. Esse 
sono opere tattili e permettono di sfatare doppiamente il tabù di “non toccare”: 
arrivare e aggrapparsi a un archetipo o a un’opera in un museo è vietato. Il 
movimento che il corpo in un museo è tenuto a mantenere non è allenato o informato 
per potersi permettere di evadere dai confini comportamentali a cui si deve attenere 
(Grechi 2021, pag. 180). La forma delle opere e tutte le loro componenti sopracitate 
donano infine un senso di accoglienza che accompagna la passeggiata nel museo, in 
contrasto con le opere antiche irraggiungibili, ruvide, preziose e fragili. Sembra che 
per Patrizia Trevisi le mostre site specific di musei con reperti archeologici siano il 
contesto adatto in cui lavorare in quanto i suoi temi riflettono lo scorrere del tempo, i 
miti, i quali altro non sono che interpretazioni di come le divinità vengono 
rappresentate, per donare un ordine di senso a chi vive terrenamente. Il rapporto con 
l’antico è uno degli elementi chiave, ma perché? Sembra che ci siano dei 
collegamenti per il curatore tra ciclicità, acqua e archetipi. Il curatore Antonio 
Giordano aveva già lavorato in precedenza con l’artista e, volendo proporre 
nuovamente una sua mostra, ha cercato il luogo adatto per presentarla, trovando la 
Fortezza di Porto Santo Stefano. Egli considera il relitto una metafora della psiche 
dell’uomo contemporaneo che naufraga, avendo perso i punti cardine e le ideologie. 
È in questo quadro che possiamo collocare la mostra ad un tentativo di agganciarsi a 
memorie antiche. La Maremma è considerata il luogo ideale poiché mantiene vive le 
tradizioni, i riti, i mestieri che riecheggiano con il passare del tempo. Coloro che 
abitano la Maremma trovano un’opportunità di comunità nella rimessa in scena di 
certe pratiche e in certe persone vive la consapevolezza e la volontà di valorizzarle, di 
dare luce al proprio contesto. Le pratiche riaffiorate per una riconquista della propria 
identità e senso di comunità fin dove presentano un grado di apertura? Ogni individuo 
ha una percezione diversa sull’accoglienza e ogni background culturale e familiare 
apporterà una differente visione in proposito. Il paesaggio della Maremma, quando fu 
bonificata durante il dominio dei Lorena, si modificò a tal punto da condizionare 
l’economia e le strutture sociali: se prima la Maremma era attraversata dai 
transumanti, ora veniva fertilizzata e i contadini dal Veneto e dal Friuli vi giungevano 
per lavorare per i mezzadri (Pazzagli, 2009). Il Monte Argentario invece è sempre 
stato “invaso” dai romani sin dalle epoche antiche, convivendo a tratti con la gente 
del mare, i cui punti di contatto dipendono dalla predisposizione del singolo individuo 
all’apertura, all’accoglienza, all’accettazione. Il turismo di Porto Santo Stefano 
presenta delle contraddizioni, per via dell’indispensabilità per l’economia del paese e 
l’ostilità della “pseudo invasione”. Ma nelle intenzioni, né del curatore né dell’artista, 
traspare l’idea che lo scopo ultimo della mostra sia il turismo, né tantomeno rendere 
l’antico e il folklore meri strumenti di un’identità da vendere, attraverso la 
romanticizzazione dell’Italia (Grechi 2021, pag. 147).  
 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 114  

Flashforward: ritrovamenti nel Mediterraneo oggi 
 
Un punto di riflessione degno di nota è il grande contenitore della mostra e 
dell’elaborato: il Mediterraneo. Non si può non menzionare il fatto che gli oggetti 
principali che vengono persi nel Mediterraneo oggi, sono gli effetti personali dei 
migranti che naufragano in mare, cercando di raggiungere l’Europa dall’Africa, 
dall’Asia e dai Balcani. E i corpi senza vita di coloro che non sono sopravvissuti al 
viaggio tortuoso. L’antropologia forense studia i ritrovamenti per ricostruire le storie 
e le identità delle persone, impegnandosi per una “medicina legale umanitaria” 
(Grechi 2021, pag. 235). Il film Mum, I’m sorry mostra questo processo in maniera 
asettica, riprendendo il gesto che scruta gli oggetti ritrovati: foto che rappresentano 
scene di vita quotidiana, amici, famiglia, feste, orologi che segnano ancora l’ora, 
pillole, lettere, documenti. Questi oggetti per l’archeologia del futuro saranno 
portavoce di una storia triste, violenta, perché se stiamo andando verso una direzione 
in cui i diritti umani inalienabili sono sempre più sentiti, rimane comunque la loro 
violazione continua.  

Cosa ci succede quando veniamo a contatto con le ingiustizie del mondo? 
Quando vediamo corpi morti, feriti e/o ammalati veniamo a conoscenza dello stato 
delle cose, ma allo stesso tempo ci distacchiamo, attivando una depersonalizzazione 
degli altri rendendoli sia vicini che estranei (Fassin 2016, p. 12). Il film Mum, I’m 

sorry seppur portando un’aria fredda mediante un’analisi distaccata, impedisce allo 
spettatore di accomodarsi in una posizione di distanza (Grechi 2021, p.240).  
 
 
Conclusione  
 
Concludendo, sembra esserci un nesso tra perdita dei valori nella contemporaneità, 
rapporti di potere, turismo, posizioni geografiche e costruzione dell’identità. Il filo 
che li collega segue il tema della vivibilità, di cercare le qualità e le peculiarità che 
possano rendere la vita migliore. Difatti, di fronte alla minaccia di essere sfruttati dal 
turismo, gli abitanti ricreano e si riappropriano di pratiche e tradizioni, che possono 
permettere di presentare un volto potente. Allo stesso tempo questo volto si intreccia 
con la romanità e si distingue da essa tramite gli Etruschi. I Romani rappresentano la 
minaccia dalla quale difendersi e gli Etruschi l’arma per riuscirci. In questa 
prospettiva identitaria è evidente una configurazione in cui le persone creano dei 
limiti e delle barriere tra sé e gli altri, escludendo le diversità. Non esiste però una 
base in cui questo sia universale e generale, anzi piuttosto sta avvenendo un lavoro di 
ibridazione e di comprensione su come vivere in una società globale.   

In definitiva, quindi oltre lo sguardo prospettico “difensivo”, Monte 
Argentario si mostra come bellezza quale è e io mi auguro che le iniziative che 
prenderanno piede nel territorio siano per tutti, aldilà dei confini che dividono 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 115  

autoctoni, immigrati, stranieri, e che dunque queste possano essere accessibili, aperte 
al dialogo e partecipative, per far sì che la costruzione di senso possa essere un 
processo appartenente attivamente a tutti e che il significato arrivi dall’insieme delle 
prospettive che dialogano tra loro.   
 
 
 
Riferimenti bibliografici 
 

Benhabib, Seyla  
- “The Claims of Culture: Equality and Diversity in the Global Era”, Princeton 

University Press, Princeton 2002 
 
Cheng, Anne 
- Storia del pensiero cinese. Dalle origini allo «Studio del mistero». Bologna: Piccola 
Biblioteca Einaudi, 2000 
 
Clifford, James 
- “Musei come luogo di contatto” in Routes: Travel and Translation in the Late 

Twentieth Century, Cambridge MA: Harvard University Press, 1997, pp. 188-219 
 
Cortella, Lucio 
- “Riconoscimento normativo. Da Honneth a Hegel e oltre”, Quaderni di Teoria 

Sociale, https://www.morlacchilibri.com/universitypress/allegati/QTS_2008.pdf, n. 8 
2008, pp. 15-31 
 
d’Eramo, Marco 
- Il selfie del mondo. Indagine sull’età del turismo. Milano: Feltrinelli, 2017 
 
Dua, Jatin  
- Catturati in mare.  Pirateria e Protezione nell’Oceano Indiano. Milano: Prospero 
Editore, 2024 
 
Duffield, Mark 
- Guerre post-moderne. L’aiuto umanitario come tecnica politica di controllo. 
Milano: Il Ponte Editrice, 2013 
 
Fabietti, Ugo 

- “Antropologia e ibridazione di culture” in Formarsi all’intercultura, a cura di M. 
Giusti. Milano: Franco Angeli. La melagrana. Ricerche e progetti per l’intercultura, 
2004 

https://www.morlacchilibri.com/universitypress/allegati/QTS_2008.pdf


Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 116  

 
Fassin, Didier 
- Quando i corpi ricordano. Lecce: Argo, 2016 
 
Fogliazza, Silvia; Macellari, Roberto 
- “Il Fisco nel Mondo Etrusco: Le Ragioni di Invisibilità” Fiscalité Antiques. Aux 

origines de l’administration provinciale romaine, pp.25-44 
  
Geertz, Clifford  
- “Il concetto di cultura” in Interpretazioni di culture. Bologna: Il Mulino, 1998 
 
Grechi, Giulia  
- Decolonizzare il museo. Mostrazioni, pratiche artistiche, sguardi incarnati. Milano: 
Mimesis, 2021 
 
Hickel, Jason 
- The Divide. Guida per risolvere la disuguaglianza globale. Milano: Il Saggiatore, 
2018 
 
Lattanzi, Vito  
- Musei e antropologia. Roma: Carocci, 2021 
 
Litvin, Evgeniya  
- “Amara Terra Mia: La Storia dell’Emigrazione Italiana nelle Canzoni”, in  Atti delle 

II Giornate di Formazione per Insegnanti di Italiano L2/LS a Cipro. Cipro: Centro 
Linguistico Università di Cipro, 2017 
 
Pazzagli, Toscano 
- “Tra storia locale e identità della Maremma”. Archivio postunitario del Comune di 

Magliano in Toscana. 2009 
 
Sturtevant, William C.  
- “Does Anthropology Need Museums?” in Proceedings of the Biological Society of 

Washington, 1969 
 
Vattimo, Gianni  
- La fine della modernità. Milano: Garzanti, 1985 
 
 
 

https://www.torrossa.com/en/resources/an/2448799
https://www.torrossa.com/en/resources/an/2448799

