Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

Patrimonio e potere

Mattia Iannacone

Cultural heritage and power

Abstract
The concept of cultural heritage is deeply linked to history and a certain appreciation of the past. The
memory of who we were lies in the physical heritage preserved by previous generations, to be passed
on to future ones. Heritage and history are thus presented as immutable and objective, naturally
predisposed to the eternalisation of a past that enhances the present. However, the opposite is true: it is
the present that attributes value to works and objects from the past, through the construction of a
discourse that defines heritage and the implementation of laws aimed at its management and
preservation over time. The objective perception of history and heritage falters when we highlight the
cultural and political processes that lead to the selection of which past to remember and how to
remember it. These processes are determined by the power relations between those who hold power
and use it to influence certain conceptions and the “experts”, i.e. the only subjects entrusted with the
management and meaning of heritage.
Keywords: cultural heritage, memory, conservation, cultural process, power relations

Introduzione

La concettualizzazione del patrimonio culturale come rappresentazione fisica del
passato si sviluppa in Europa durante la modernita, quando — sull’onda delle tendenze
illuministe — viene affidato un ruolo di “pubblica utilita” alla cultura materiale. Il
patrimonio cessa di essere esposto solamente all’interno delle collezioni private e
inizia ad assumere un valore politico, legato alla diffusione di memorie collettive che
veicolano valori e appartenenze identitarie. In questo processo, si diffondono anche
pratiche di gestione volte alla protezione del patrimonio e dunque alla protezione
delle memorie che esso rappresenta, le quali trasmettono e consolidano
interpretazioni della storia. In questa prospettiva, il patrimonio si configura come un
“discorso”, che ¢ legato intrinsecamente allo sviluppo dei nazionalismi e della
modernita liberale del XIX secolo, ovvero quelle strutture ideologiche all’interno
delle quali ’'uso strumentale della cultura materiale ha permesso la costruzione di

71



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

identita territoriali, funzionali a legittimare la nascita di una nuova forma di
organizzazione gerarchica del potere: lo Stato-Nazione. In questa cornice, le
esperienze coloniali si riveleranno fondamentali nella costruzione di significati e
valori attribuiti alla storia e alla sua rappresentazione fisica. Sebbene
I’universalizzazione di tali valori abbia contribuito a creare una percezione oggettiva
e immutabile del patrimonio, esso ¢ stato e continua a essere determinato da quelli
che sono i suoi elementi costitutivi: classe e potere.

In questo scritto cerchero di analizzare e far emergere quei processi che hanno
determinato a livello globale la percezione oggettiva e immutabile del patrimonio e
dei valori che esso porta con sé, mettendo in luce come le pratiche espositive
consolidatesi in Occidente a partire dall’etd rinascimentale contribuiscano a creare
“regimi di verita”, che riflettono il potere e le gerarchie sociali del loro tempo
(Foucault, 1975). Nei processi di costruzione di questo discorso, le voci dissonanti e
dissidenti vengono escluse. Si costituisce cosi un discorso egemonico dominante, che
viene universalizzato, schiacciando possibili letture e pratiche alternative. Si
analizzeranno infine le modalita con cui le idee europee sulla natura, sul significato e
sulla gestione del patrimonio si sono consolidate all’interno degli ordinamenti
giuridici nazionali e internazionali, diventando “senso comune” anche a livello
popolare, per arrivare a ‘“svelare” la natura elitaria e politica del concetto di
patrimonio culturale.

Si tratta di una ricerca bibliografica, le cui fonti principali provengono
soprattutto dalle correnti di ricerca anglosassoni. Si fara riferimento a John Ruskin e
William Morris, come principali promotori dell’etica della conservazione europea,
concepita nel XIX secolo e universalizzata dalle Carte e dalle Convenzioni
internazionali del XX secolo, 1 cui principi continuano a determinare le pratiche di
gestione del patrimonio. Si menzioneranno gli storici David Lowenthal e Eric
Hobsbawm, i cui testi The Past is a Foreign Country (1985) e The Invention of
Tradition (1983) sono considerati classici della letteratura moderna sul tema della non
neutralita della storia e sul legame tra patrimonio e nazionalismo. In questo ambito si
citeranno anche Kevin Walsh, John Urry, John Pendlebury e David C. Harvey,
sempre sul filone di ricerca inglese, Michelle Foucault, tra i primi a tematizzare i
musei come spazi di disciplinamento della societa, e Vito Lattanzi, che offre nel suo
Musei e Antropologia (2021) un’accurata analisi antropologica della pratica museale.
Le principali fonti, che costituiscono la spina dorsale di questa ricerca, saranno
costituite invece dai testi di Laurajane Smith e Maria Pia Guermandi, The Uses of
Heritage (2006) e Decolonizzare il Patrimonio. L’italia, |’Europa e un passato che
non passa (2021), fondamentali per un approccio critico e decoloniale agli heritage
studies, gli “studi del patrimonio”.

72



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

1. Il patrimonio e la storia

Fin dalla sua concettualizzazione, che ha luogo nel mondo Occidentale in epoca
moderna, il patrimonio si propone come antidoto al flusso inesorabile del
tempo/Crono, che mangia i suoi figli mangiandone la memoria'. Il museo si configura
cosi come il luogo dove conservare gli oggetti del patrimonio, che sono tracce
lasciate da testimoni di un determinato tempo e frammenti di determinate storie che
reclamano il riconoscimento del loro valore (Lattanzi, 2021). In questo modo, la
cultura materiale, dunque gli oggetti, i manufatti, le opere d’arte, ma anche gli edifici,
1 monumenti e i siti archeologici, assumono significati che hanno un valore del tutto
contemporaneo. La memoria collettiva veicolata dal patrimonio contribuisce a
fabbricare e consolidare processi di costruzione dell’identita e, non di meno, un
discorso etico che promuove valori guida per il futuro. Si tratta cioe, di
“rappresentazione e materializzazione del passato nel presente in funzione del futuro”
(Guillaume, 1990).

Il problema di questa concezione del patrimonio ¢ che viene presentata come
oggettiva e universale, ma non lo ¢. Il passato che essa rappresenta non ¢ altro che
un’interpretazione della storia, ovvero una specifica prospettiva determinata da un
discorso egemonico dominante che stabilisce cosa esporre, come esporlo e a chi
destinarlo. Questo aspetto, seppur logico, non ¢ immediato. Questo perché i processi
di significazione del patrimonio e della storia vengono fondamentalmente oscurati,
rimanendo oggetto di dibattito solo all’interno dell’expertise, ovvero i “tecnici”
chiamati dalle istituzioni a gestire e conservare il patrimonio, occultando di fatto i
dibattiti su come esso sia coinvolto nella produzione di identita, potere e autorita
(Harvey, 2001).

Sulla base di questi ragionamenti Laurajane Smith mette in discussione il
tradizionale concetto occidentale di patrimonio, che tende a enfatizzare la base
materiale di siti, monumenti e oggetti fisici, attribuendo ad essi un significato
culturale intrinseco. Secondo la sua critica “il patrimonio ¢ tale perché ¢ sottoposto a
pratiche di gestione e conservazione, non perché semplicemente ¢” (Smith, 2006).
L’autrice riporta I’esempio di Stonehenge per chiarire come a rendere prezioso e
significativo un insieme di rocce in un campo siano i processi culturali attuali e le
attivita che vengono intraprese su di esse e intorno ad esse. In questo modo viene
conferito valore e significato a un simbolo fisico. L’idea di patrimonio, dunque, ¢
certamente legata alla fisicita, ma ¢ anche usata per costruire, ricostruire e negoziare
una serie di identita, di valori e di significati nel presente, divenendo di fatto “la
promozione di una versione consensuale della storia da parte di istituzioni culturali ed
¢lite sancite dallo Stato” (Smith, 2006). La fisicitd del patrimonio rende reale il

!'Si fa qui riferimento all’immagine evocata dal celebre dipinto di Francisco Goya Saturno devorando
a su hijo (1820-1823).

73



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

discorso egemonico che attribuisce valori e significati al bene materiale e in questo
processo vengono tracciati dei confini. In primo luogo, I’idea di patrimonio viene
separata dal presente, diventando qualcosa confinato al passato (Urry, 1996) e dunque
oggettivata. In secondo luogo, fa si che il patrimonio diventi oggetto di analisi e di
responsabilita di “esperti” con determinate competenze.

Per queste ragioni Smith pone 1’enfasi sui processi culturali e sociali che
costituiscono il patrimonio, inquadrandolo non tanto come una “cosa”, ma come un
discorso, che promuove un certo insieme di valori culturali dell’¢lite occidentale
come universalmente applicabili. Si tratta di “un discorso che prende spunto dalle
grandi narrazioni di nazione e di classe, da un lato, e dalla competenza tecnica e dal
giudizio estetico, dall’altro” (Smith, 2006). Smith lo definisce “discorso autorizzato
del patrimonio” (authorized heritage discourse) poiché ¢ determinato da chi detiene il
potere e I’autorita intellettuale di imporre una concezione dominante, che si esprime
tanto sul giudizio estetico quanto sul giudizio storico, stabilendo la necessita di
conservare un determinato patrimonio con fini di “utilita pubblica”, imponendone le
modalita di gestione. Questo discorso definisce chi sono i portavoce del “passato”, un
concetto che esprime vaghezza e per questo motivo necessariamente soggetto al
giudizio di esperti, come gli archeologi e gli storici. La conservazione dei siti, dei
monumenti ¢ dei manufatti, ¢ affidata inevitabilmente a loro e cosi la stessa etica
della conservazione viene rafforzata nei quadri epistemologici delle loro discipline.
Le carte e i documenti emanati dalle istituzioni nazionali e internazionali volti alla
protezione del patrimonio, come si vedra piu approfonditamente nel terzo capitolo,
incorporano questo discorso egemonico, universalizzando sistemi di pensiero
occidentali. Proteggere il patrimonio significa proteggere questo discorso egemonico
e il sistema di valori che esso porta con sé.

Questa modalita di intendere il patrimonio culturale, che oggi diamo per
scontata proprio per la sua natura universalizzante, emerge durante il XIX secolo, in
un contesto storico che vede svilupparsi le narrazioni nazionaliste a sostegno di una
nuova forma di organizzazione gerarchica del potere, destinata a sostituire le vecchie
istituzioni dell’ Ancien Régime: lo Stato-nazione. Il patrimonio si lega cosi ai processi
di costruzione delle identita nazionali, divenendo uno strumento in mano al potere per
promuovere determinate interpretazioni della storia con fini politici. Proteggere il
patrimonio significa anche proteggere I’identita di un popolo che non rispecchia
necessariamente le radici di un gruppo pit o meno ampio di persone che risiedono
all’interno di un territorio, ma che ¢ fondamentale per creare coesione sociale, utile al
mantenimento del potere su quel territorio. La cultura materiale diventa
rappresentazione fisica dell’identitd nazionale e assume valore commemorativo di
determinate memorie e valori pubblici, innescando un discorso che promuove la cura
dei monumenti e delle opere d’arte come dovere civico e responsabilita morale, al
fine di educare i cittadini a un senso di comunita nazionale, utile alla stabilita politica.
Come sostiene Kevin Walsh, “i musei si sono sviluppati come conseguenza della

74



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

condizione moderna e le narrazioni del progresso, della razionalita e dell’identita
nazionale e culturale sono state incorporate nelle pratiche espositive e
collezionistiche” (Walsh, 1992). 1 musei assumono cosi un ruolo regolatore
nell’aiutare a stabilire e governare I’identita sociale e nazionale, divenendo — come
osserva Foucault — “spazi di disciplinamento, che organizzano la conoscenza e la
cultura in modi che riflettono e perpetuano strutture di potere” (Foucault, 1971).

2. Potere e classe nel patrimonio: breve storia del museo

Come accennato nel primo capitolo, il concetto di patrimonio culturale trovera piena
espressione durante la modernitd, in particolare dalla fine del XVIII secolo,
assumendo un ruolo di rilievo soprattutto a partire dalla Francia rivoluzionaria
(Guermandi, 2021). Tuttavia, si ¢ soliti collocare i primi passi dell’istituzione
museale in etd rinascimentale, con le prime collezioni esposte a Palazzo Medici da
Cosimo il Vecchio (1380-1464). Si tratta di un’esperienza ancora lontana dalla
concezione moderna del museo, ma che getta le basi su cui esso si sviluppera,
conservandone alcuni aspetti che ancora oggi determinano le pratiche di esposizione e
conservazione del patrimonio. Le collezioni di Palazzo Medici non hanno alcuna
pretesa universale, sono al contrario destinate alla fruizione di un’élite molto ristretta
e la loro finalita ¢ quella dell’auto glorificazione. A partire da questa esperienza le
collezioni “nobiliari” si moltiplicano in tutta Europa dando il via a pratiche espositive
che si sono consolidate nel tempo, creando una consuetudine che riflette in maniera
eclatante 1’intenzione ostentativa dell’espositore e il carattere grandioso e maiestatico
delle esposizioni, si pensi alle camere delle meraviglie e agli studioli. Come detto,
queste pratiche espositive si consolidano nel tempo e da un’élite che detiene un potere
circoscritto a un’area di influenza limitata, si diffondono all’interno dei luoghi del
potere politico, dando vita alle cosiddette collezioni imperiali, destinate ad arricchire 1
palazzi sede del potere politico dei vecchi regimi di tutta Europa. In questa fase si
consolida una nuova pratica, gia sperimentata anche nelle collezioni private, ovvero
quella dell’esposizione degli oggetti depredati durante i viaggi degli esploratori
europei e delle spedizioni coloniali.

Com’¢ noto, a partire dal XV secolo, le spedizioni europee oltremare
porteranno all’occupazione — o, secondo la concezione eurocentrica della storia, alla
“scoperta” — di terre fino ad allora sconosciute, inizialmente in Africa e Asia e
successivamente nelle Americhe. Cio portd la “grande civilta europea” in contatto
con i popoli indigeni?, i quali vennero fin da subito descritti come “selvaggi” o

2 Si usa qui il termine “indigeno” — contrapposto alla “grande civilta europea” — per rimarcare in modo
critico la prospettiva eurocentrica e coloniale della concezione occidentale della storia, con la
consapevolezza del suo retaggio discriminatorio di stampo colonialista. Come fa notare Guermandi:
“nessuno ha mai definito i popoli europei come popoli indigeni” (Guermandi, 2021).

75



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

“barbari”, termini che rimandano a una percezione di inferioritd e pericolosita,
legittimando da un lato il genocidio e I’etnocidio, e dall’altro la dominazione europea
sui territori da loro abitati. Gid in questa prima fase del colonialismo europeo il
saccheggio del patrimonio delle popolazioni conquistate fu sistematico: manufatti
preziosi, statue, ceramiche, tessuti, monete e reperti naturalistici andarono ad
arricchire 1 tesori delle case reali e le collezioni di nobili, studiosi e amatori. Se nelle
collezioni cinque-seicentesche 1’esposizione di tali oggetti rispondeva principalmente
al gusto esotico dell’aristocrazia europea, nel corso del XVIII secolo si assiste a un
progressivo cambiamento della pratica espositiva, la quale comincia a muoversi verso
un’idea di utilita pubblica, da un lato legata all’auto glorificazione delle potenze
protagoniste delle esperienze coloniali, dall’altro allo sviluppo delle teorie illuministe,
che risignificano il museo come strumento educativo, utile al bene pubblico e capace
di innalzare il livello culturale dei cittadini. Le collezioni vengono riorganizzate sulla
base del principio della divisione dei saperi e delle nascenti discipline accademiche,
trasformando il museo in un luogo di produzione della conoscenza. In questa cornice,
la dominazione coloniale diventa un’opportunita di studiare il genere umano e cresce
I’interesse verso le popolazioni extra-europee, le quali, considerate rappresentazione
contemporanea dell’'uomo primitivo, vengono trattate come oggetto di studio,
consolidando un paradigma di superiorita della “civilta” europea.

E in questo contesto che aprirono le porte al pubblico alcuni dei grandi musei
contemporanei, come il British Museum (1753) e il Louvre (1793). Il primo deve la
sua nascita al lascito della vastissima collezione del nobile britannico Sir Hans Sloan,
che conteneva oltre 71.000 oggetti di ogni tipo, inclusi oggetti africani, asiatici e
americani, oltre a una grande varieta di libri, manoscritti e oggetti naturali. L ’apertura
del Louvre invece, che nel 1789 era diventato sede delle collezioni reali per volere di
Luigi XVI, avvenne durante la Rivoluzione francese, nel primo anno dalla caduta
della monarchia. Le collezioni reali, arricchite di opere d’arte requisite a nobili e
istituzioni religiose, furono espropriate dalla rivoluzione, divenendo non solo
accessibili gratuitamente a tutti 1 cittadini, ma anche di proprieta popolare. Cosi
I’emergente classe borghese trasformo il patrimonio dell’ Ancien Régime in strumento
per disinnescare le manipolazioni del potere e affermare i suoi valori: da li, il
patrimonio si ¢ innestato nel processo di costituzione degli Stati-nazione, divenendo
tra i piu efficaci strumenti di costruzione di identita nazionali (Guermandi, 2021).

Si apre cosi I’Ottocento, il secolo della “fede nel progresso”, che vede
intersecarsi il sistema coloniale alla filosofia positivista. Si afferma il primato
assoluto della scienza, la quale rappresenta il fondamento del progresso dell’uomo e
della societa e che si manifesta in tutti i campi dello scibile. Si afferma un nuovo
metodo di approccio alla realtad: il metodo scientifico. Attraverso questo nuovo
approccio epistemico, qualsiasi disciplina assume uno statuto scientifico e diventa
“scienza”, dalle scienze esatte, come la matematica e la fisica, alle scienze sociali,
storiche, filosofiche, politiche e giuridiche. La produzione di saperi viene permeata

76



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

dal dogmatismo scientifico, che porta all’oggettivazione dei risultati ottenuti da ogni
genere di ricerca, consolidando in questo modo paradigmi epistemici coloniali. In
particolare, due discipline contribuirono piu di altre a fornire gli strumenti per
confermare e diffondere tali paradigmi, ovvero archeologia e antropologia, che
diventarono “prodotti e produttrici allo stesso tempo del sistema coloniale”
(Guermandi, 2021).

Gia dalla prima meta dell’Ottocento I’archeologia era divenuta una disciplina
chiave nei processi di costruzione delle identita nazionali. In questo periodo
affiorarono istanze di rivendicazione di un passato glorioso e I’archeologia si incarico
di fornirne le prove scientifiche. Oltre a un territorio e una lingua comune, era infatti
fondamentale nel processo di costruzione della nazione trovare una storia comune, il
piu possibile antica, a cui legare un senso di appartenenza nazionale. Questa necessita
portera in molti casi a un’”’invenzione della tradizione” (Hobsbawm, 1983) e il
patrimonio culturale assumera un significato politico e marcatamente orientato. A
questo riguardo, in The past is a foreign country, Lowenthal propone un’articolata
indagine sulle modalita di percezione e appropriazione sociale del passato e della
storia, messe in atto dal potere politico in Occidente e interiorizzate dalla societa:

“Il ricordo selettivo distorce la memoria e la soggettivita modella I’intuizione storica,
cosi la manipolazione delle antichita ne rimodella D’aspetto e il significato.
L’interazione con un patrimonio ne altera continuamente la natura e il contesto, per
scelta o per caso” (Lowenthal, 1985).

A favorire la costruzione di una concezione eurocentrica della storia contribui
anche I’antropologia, che fin dalla sua nascita, fino agli ultimi decenni del Novecento,
forni le basi ideologico-simboliche su cui implementare progetti coloniali e gli
strumenti di conoscenza utili a gestirli e mantenerli efficacemente nel tempo
(Guermandi, 2021). Inoltre, gli schemi e 1 preconcetti coloniali diffusi dalla
letteratura antropologica si radicarono all’interno della societa, grazie alla diffusione
di un discorso che, per la sua predisposizione scientifica, venne accettato e
interiorizzato dalla societa come oggettivo, giustificando anche a livello popolare il
ruolo “civilizzatore” delle nazioni europee. Fu in particolare la sua fase ottocentesca,
di matrice evoluzionista, a produrre schemi di comprensione coloniali ed eurocentrici.
Come accennato, lo studio delle popolazioni extra-europee, a partire dalle sue
modalita, consolido la percezione di una parabola evolutiva per stadi tecnologici e
culturali progressivi, in cima alla quale c’era 'uomo bianco europeo. Cosi, anche le
collezioni archeologiche ed etnologiche iniziarono ad essere riunite insieme con fini
comparativi, affidando al patrimonio coloniale il ruolo di prova scientifica della
primitivita delle popolazioni colonizzate, in un “cortocircuito spazio-temporale”
(Guermandi, 2021) che ebbe la pretesa di dimostrare la loro inferiorita.

77



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

Cosi il patrimonio saccheggiato nei domini coloniali viene collezionato ed
esposto nei musei, diventando oggetto di studio e anche riconoscimento di un’alterita
che conferma e consolida processi di costruzione di identitd. Il progressivo
cambiamento della gestione del patrimonio dall’eta rinascimentale a quella moderna
porta a un effettivo cambio di paradigma delle pratiche espositive, le quali cessano di
essere destinate alla fruizione di un’élite e si dirigono a un pubblico universale, che
non solo ha il diritto, ma in un certo senso anche il dovere, di partecipare alla
celebrazione di una memoria collettiva, visitando i musei e i luoghi rappresentativi
del passato. In altre parole, il patrimonio culturale conserva la dimensione della
glorificazione dell’”’espositore”, che non ¢ piu un’élite ma la Nazione e, in modo piu
o meno manifesto, educa i cittadini all’orgoglio civico e nazionale.

3. Il museo di oggi

Ripercorrendo I’evoluzione della pratica museale, ¢ emerso come classe e potere
permangano nel corso del tempo come elementi costitutivi del museo e del
patrimonio. Si ¢ analizzato come la scelta di quale patrimonio conservare serva a
negoziare identita e valori nel presente, e come le pratiche di gestione affidate agli
“esperti” riflettano un’etica e un’estetica occidentali, che privilegiano grandiosita e
monumentalita, perpetuando la glorificazione dell’espositore. I monumenti e le statue
che ritroviamo nei luoghi pubblici rappresentano probabilmente la manifestazione piu
evidente della dinamica con cui il discorso egemonico attribuisce valore al
patrimonio, rispecchiando I’idea di grandiosita e maestositda dal punto di vista
estetico, e, dal punto di vista storico, contribuendo all’imposizione di una memoria
collettiva che esalta personaggi potenti, appartenenti all’élite e fautori di politiche
coloniali e di conquista.

La costruzione di edifici e monumenti che celebrano la “grandezza” europea
ricevette un grande impulso anche nei territori colonizzati, imponendo alle
popolazioni assoggettate la celebrazione di istituzioni, stati e personaggi responsabili
di politiche di sterminio e saccheggio in quei territori. La conquista di nuove terre
procedette di pari passo all’assimilazione culturale dei popoli che le abitavano, il cui
patrimonio culturale venne in certi casi distrutto, con I’intento di annientare il ricordo
e la tradizione di cid che ¢ stato prima della conquista europea, o depredato e
risignificato in una chiave di lettura occidentale, dapprima come oggetto
materialmente legato solo al gusto esotico dell’aristocrazia europea e,
successivamente come oggetto di studio funzionale al consolidamento di un’idea di
progresso tecnologico e culturale della civilta, in cui il I’Occidente ¢ il punto d’arrivo.

Rileggere in chiave critica la costruzione del concetto di patrimonio culturale
nei termini di discorso egemonico dominante ¢ fondamentale per capire quali sono 1
processi che hanno portato alla percezione odierna del patrimonio come oggettiva e

78



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

intrinsecamente legata a un luogo o un oggetto fisico, intorno a cui si costruisce un
valore innato. Serve altresi a capire in che modo le voci dissonanti e dissidenti siano
state escluse dal discorso dominante.

Non solo i significati del patrimonio sono culturalmente e politicamente
determinati, ma anche le pratiche di gestione del patrimonio. A partire dalla
modernita liberale si ¢ infatti affermato un discorso legato al mantenimento
dell’autenticita, all’estetica e al senso del valore intrinseco di monumenti ed edifici,
che costituiranno le basi concettuali e filosofiche dell’etica della conservazione
liberale. John Ruskin (1819-1900) e William Morris (1834-1896) furono tra i
principali promotori della “difesa dell’autenticitd”, schierandosi contro la pratica
dominante del restauro del XIX secolo, con cui gli edifici storici venivano riportati
alle condizioni ‘“originali”. Per Ruskin e Morris il tessuto di un edificio era
intrinsecamente prezioso e doveva essere protetto per i valori artigianali ed estetici
che conteneva (Smith, 2006). La loro logica del “conserve as found™ assegnava al
patrimonio un valore ereditario immutabile e al presente un dovere morale nei
confronti del passato di conservarlo “come ¢ stato trovato” e trasmetterlo alle
generazioni future. Nacque cosi a Londra nel 1877 la Society for the Protection of
Ancient Buildings, con 1’obiettivo di contrastare i danni causati dai restauri mal
eseguiti degli edifici storici. Morris, tra i principali fondatori, ne scrisse il manifesto e
suggeri di sostituire il concetto di restauro con quello di “protezione”, sostenendo la
cosiddetta “riparazione conservativa”, che ha come obiettivo quello di prevenire la
decadenza degli edifici antichi in modo da conservarne loro storia e autenticita, al
posto di trasformarli per farli sembrare nuovi, come in origine (Morris, 1877).

I principi della conservazione si radicarono nella politica e nella legislazione
inglese e si diffusero in altre parti del mondo, in modo attivo in alcuni luoghi come
gli Stati Uniti, dove diedero avvio al movimento di conservazione americano, € in
altri Pesi, come 1’India, furono imposti nell’ambito del dominio coloniale, sotto forma
di leggi emanate dal governo coloniale britannico (Smith, 2006). Nel corso del XX
secolo questi principi sono stati incorporati in Carte e documenti emanati da
istituzioni composte da “esperti” chiamati dalle nazioni occidentali a produrre norme
e linee guida volte a universalizzare le pratiche di gestione del patrimonio. In questo
modo le idee europee sulla conservazione, sulla natura e sul significato del
patrimonio si sono naturalizzate a livello internazionale, tanto che questi principi
sono diventati “senso comune” globale. Nel 1931 fu redatta dal Primo Congresso
Internazionale degli Architetti e dei Tecnici dei Monumenti la Carta di Atene, che —
come sostiene Smith — “ha creato una consapevolezza internazionale sui problemi di
conservazione e stabilito una linea guida per inquadrarne la filosofia e la pratica,
influenzando il loro sviluppo nelle legislazioni nazionali occidentali” (Smith, 2006).
Nel 1964 la Carta di Atene ¢ stata rivalutata dal Secondo Congresso Internazionale

3 Letteralmente: conservare come é stato trovato.

79



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

degli Architetti e dei Tecnici dei Monumenti, che ha prodotto la Carta Internazionale
per la Conservazione e il Restauro dei Monumenti e dei Siti, anche nota come Carta
di Venezia, che definisce la natura dei monumenti storici e fornisce i principi guida su
come dovrebbero essere curati e gestiti. Contestualmente alla produzione della Carta
di Venezia, diventata uno dei testi principali e fondamentali della filosofia e della
pratica della conservazione, nacque I'ICOM? con D’obiettivo di sostenerla e
diffonderla. In questo modo i principi della conservazione europei sono diventati
egemonici e I’etica della conservazione ¢ stata imposta alle nazioni non occidentali.
Dopo la Carta di Atene e la Carta di Venezia, sia I'ICOM che "'UNESCO° hanno
prodotto “una pletora di carte, raccomandazioni, linee guida, e convenzioni che
mirano a salvaguardare, proteggere, conservare o gestire vari aspetti del patrimonio
mondiale” (Smith, 2006).

Vale la pena ricordare la Convenzione sulla protezione del patrimonio
culturale e naturale mondiale, nota come Convenzione sul patrimonio mondiale,
redatta dalla Conferenza generale dell’UNESCO, con la consulenza dell’ICOM, a
Parigi nel 1972. Si tratta di un documento nato dalla presa di coscienza
dell’”’importanza della solidarieta e della responsabilita condivisa delle nazioni nella
conservazione di siti culturali eccezionali” dettata principalmente dalla
preoccupazione di perdere per cause naturali o dolose — a causa delle “mutate
condizioni sociali ed economiche” — elementi del patrimonio culturale o naturale
mondiale, che costituirebbe secondo la Convenzione “un dannoso impoverimento del
patrimonio di tutte le nazioni del mondo” (UNESCO 2005). Fu cosi istituita la Lista
del Patrimonio Mondiale, in cui sono iscritti i siti culturali e naturali di importanza
“universale”.

Senza addentrarsi nella terminologia a sostegno dei principi di cui si € parlato
sopra, di cui Smith offre un’accurata analisi in Uses of Heritage, questi documenti
universalizzeranno i valori occidentali sulla natura, sul significato e sulla gestione del
patrimonio a livello globale, determinando il loro ingresso negli ordinamenti giuridici
nazionali e internazionali, escludendo definitivamente possibili letture alternative a
quella eurocentrica.

Nel corso degli ultimi due secoli, in cui il discorso egemonico sul patrimonio
¢ stato costruito e normato a livello globale, non sono mancate manifestazioni di
dissenso, che mettono in discussione la natura elitaria ed eurocentrica dei discorsi sul
patrimonio. La partecipazione delle comunita che non si rispecchiano nella narrazione

4 L’ International council of museums (ICOM) ¢ un’organizzazione non governativa internazionale con
sede a Parigi, composta da una rete internazionale di professionisti e specialisti del patrimonio che si
occupano della protezione e della conservazione di siti e luoghi di importanza storica. A livello
nazionale e internazionale, I’'ICOM ¢ un gruppo di pressione potente e di grande successo, che
influenza lo sviluppo di politiche sul patrimonio nei quadri giuridici di molti Paesi.

5 Organizzazione delle Nazioni Unite per I’Educazione, la Scienza e la Cultura, istituita a Parigi 4
novembre 1946

80



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

occidentale viene spesso definita nella letteratura accademica sul patrimonio
(heritage studies) “questione indigena”, problematizzandola a partire dalla sua
definizione. Come fa notare Smith:

“le definizioni tradizionali e autorizzate di patrimonio raccontano storie
nazionalizzanti che semplicemente non riflettono le esperienze culturali e sociali dei
gruppi subalterni. Cid ¢ problematico, in quanto sminuisce la legittimita storica delle
esperienze di queste comunitd e quindi i ruoli sociali, culturali e/o politici che esse
svolgono nel presente vengono ignorati o banalizzati e contribuisce a offuscare le
continue disuguaglianze sociali e a perpetuare 1’emarginazione sociale e politica.
Inoltre, le definizioni di patrimonio che pongono I’accento sulla sua materialita non
riconoscono le forme non materiali o immateriali del patrimonio, e quindi le risorse o
1 processi utilizzati nel lavoro sull’identita dei gruppi subnazionali vengono negati o
marginalizzati” (Smith, 2006).

In molti casi le tradizioni culturali delle popolazioni extra-europee
concepiscono la storia e il passato in modo diverso, spesso legandoli alla propria
comunita o alla famiglia, di certo non inquadrandoli all’interno di una narrazione
nazionale. Davanti a questa contraddizione le istituzioni occidentali si sono mosse
negli ultimi decenni implementando politiche che “tendono troppo spesso a essere
assimilative e di natura top-down piuttosto che sfide sostanziali bottom-up al discorso
egemonico dominante” (Smith, 2006). Le istituzioni che hanno il potere di definire il
patrimonio e le sue pratiche di gestione non mettono in discussione i precetti di fondo
di quello che ¢ un problema sistemico, ma si limitano ad aggiungere gli esclusi in una
sorta di “contentino” che conferma i rapporti di potere in gioco. Come osserva
Pendlebury:

“il solo fatto di permettere a un maggior numero di persone di godere del patrimonio,
o di estendere la sua definizione per riconoscere la diversita della societa, non mette
di per sé in discussione le relazioni di potere e il controllo sul processo con cui il
patrimonio viene definito e gestito” (Pendlebury et al., 2004).

In altre parole, gli sforzi liberali degli ultimi decenni per trasformare il museo
in una logica “inclusiva” lasciano intendere che il potere di includere I’alterita
appartiene alle istituzioni occidentali, che lo fanno attraverso pratiche e politiche di
assimilazione al discorso egemonico, consolidando il paradigma di inferiore validita
di discorsi e pratiche subalterne rispetto alla concezione dominante.

81



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

Conclusioni

Alla luce di quanto detto, si potrebbe affermare che il patrimonio culturale ha un
significato cangiante, legato agli attributi che gli vengono conferiti. Si allontana cosi,
anche nella letteratura accademica contemporanea, dall’immutabilita non solo fisica,
ma anche concettuale, che gli ¢ stata affidata fin dalla sua nascita e nel corso degli
ultimi due secoli. La pratica della restituzione, affermatasi alla fine del Novecento,
risalta in particolar modo la natura cambievole del patrimonio. Si pensi ai manufatti
depredati in epoca coloniale che oggi vengono restituiti ai territori in cui si trovavano
quando sono stati sottratti. In quel momento quei manufatti avevano in molti casi un
significato religioso, o comunque legato alla tradizione del popolo a cui ¢
appartenuto. Successivamente sono diventati un oggetto di gusto, destinato ad
arricchire le collezioni dei palazzi di corte europei. Nel XIX secolo hanno assunto un
nuovo significato legato alla scienza e allo studio antropologico dell’essere umano,
per approdare alla contemporaneita in cui raccontano storie di culture lontane dalla
nostra, aprendoci a uno sguardo potenzialmente critico della concezione eurocentrica
della storia. Infine, quei manufatti vengono restituiti a un Paese che non ¢ lo stesso
che ha lasciato, le cui tradizioni sono cambiate, subendo numerose contaminazioni,
anche a causa della globalizzazione imposta dal “progresso” occidentale. La stessa
operazione di restituzione nasconde, neanche troppo velatamente, la natura
diplomatica che porta i capi dei governi a negoziare lo spostamento di tali manufatti, i
quali “rientrano” in uno Stato che neanche esisteva come entitd comunitaria quando
gli antenati del popolo che ora ne reclama la restituzione li videro sottratti. Per queste
ragioni Lowenthal sostiene che “la possibilita che il patrimonio sia tutto per tutti ¢
semplicemente assurda. Ogni elemento del patrimonio rappresentera esperienze
diverse per individui e gruppi diversi” (Lowenthal, 1985). Per esempio, si pensi a una
cattedrale dichiarata “patrimonio dell’'umanita”: “pud essere apprezzata per i suoi
risultati architettonici ed estetici da alcuni, per i suoi valori religiosi da altri, ignorata
per quegli stessi valori religiosi da altri ancora, o vista come un sito di oppressione
sociale storica e continua, ma non ¢ rappresentativa di esperienze e credenze
universali” (Smith, 2006).

Non solo I’elemento politico, ma anche I’elemento elitario del patrimonio
rimane ancora oggi presente e determinante nelle pratiche di gestione. Le idee di
“conservazione dell’autenticita” promosse da Ruskin e Morris — figlie in una certa
misura del romanticismo ottocentesco inglese — affidavano a un’élite di “esperti” il
giudizio e la gestione del patrimonio, pratica che si conserva ancora oggi. Gli stessi
autori consolidavano nella loro visione un paradigma secolare in cui I’arte era vista
come qualcosa che poteva essere apprezzato principalmente da persone istruite.
Anche questa logica sembra oggi lungi dall’essere superata, non solo da un punto di
vista della “comprensione” del patrimonio, ma anche dell’effettiva accessibilita alla
sua fruizione, che rimane prerogativa di un determinato pubblico che pud permettersi

82



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

di dedicare tempo e, soprattutto, denaro alla visita di quel patrimonio che viene
declamato come universale.

Un altro aspetto legato alle modalita di fruizione contemporanea del
patrimonio, in cui si ritrovano gli elementi di classe e potere, ¢ legato all’avvento del
turismo di massa, che ha portato diversi autori — come Hewison (1987) — a parlare di
“industria del patrimonio”. Alla stregua di un’azienda, gli stati gestiscono con logiche
commerciali I’arte e la cultura, trasformandoli in beni di consumo destinati al mercato
del turismo. Il visitatore, che per definizione ¢ “di passaggio”, consuma passivamente
il patrimonio, manipolato dal marketing turistico (Smith, 2006). In questo modo si
stabilisce una relazione dall’alto al basso tra stato-esperti-patrimonio-visitatore. In
questa logica, il visitatore assimila in modo passivo determinati valori, strettamente —
ancora oggi — legati alle narrazioni nazionalistiche del patrimonio, in cui le varie
nazioni ostentano — come nei secoli scorsi — un passato glorioso da esporre ai turisti.

Sebbene la brevita di questo testo non sia bastevole a tematizzare in maniera
accurata e approfondita la natura politica ed elitaria del patrimonio, si ¢ cercato di
portare alla luce 1 suoi legami con il potere, ripercorrendo 1’evoluzione della pratica
museale e ridefinendolo in funzione del suo potere di disciplinamento, come costrutto
sociale e culturale. Patrimonio e potere sono concetti indissolubilmente legati tra loro.
Il passato e il presente continuano a comunicare mediante strutture di potere che
creano significati di valore pubblico, legati cio¢ a una narrazione gloriosa della
nazione che serve, in ultima istanza, al mantenimento del suo potere. E sempre stato
cosi difficile immaginare prospettive future in cui questo paradigma venga
radicalmente stravolto.

Bibliografia
Foucault, M. L ordre du discours. Parigi: Gallimard, 1971.
Foucault, M. Surveiller et punir: Naissance de la prison. Parigi: Gallimard, 1975.

Guermandi, M.P. Decolonizzare il patrimonio. L Europa, [’ltalia e un passato che
non passa. Bologna: Pendragon, 2021.

Guillaume, M. Invention et stratégies du pattrimoine. Parigi: La Documentation
Frangaise, 1990.

Harvey, D.C. “Heritage pasts and heritage presents: Temporality, meaning and the

scope of heritage studies.” International Journal of Heritage Studies 7, no.4 (2001):
319-338.

&3



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

Hewison, R. The Heritage Industry: Britain in a Climate of Decline. Londra:
Methuen, 1987.

Hobsbawm, E. The Invention of Tradition. Cambridge: Cambridge University Press,
1983.

Lattanzi, V. Musei e antropologia. Roma: Carocci, 2021.

Lowenthal, D. The pasti is a foreign country. Cambridge: Cambridge University
Press, 1985.

Morris, W. The SPAB Manifesto, 1877.

Pendlebury, J., Townshend, T. e Gilroy, R. “The conservation of the English cultural
built heritage: A force for social inclusion?” International Journal of Heritage
Studies 10, no.1 (2004): 11-31.

Smith, L. Uses of heritage. Londra: Routledge, 2006.

UNESCO. 4bout World Heritage: Brief history. Parigi: UNESCO, 2005.

Walsh, K. The Representation of the Past: Museums and Heritage in the Post-modern
World, Londra: Routledge, 1992.

84



