
Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 71  

 
Patrimonio e potere 
 
 
 
Mattia Iannacone 
 
 
 
 
Cultural heritage and power 

Abstract 
The concept of cultural heritage is deeply linked to history and a certain appreciation of the past. The 
memory of who we were lies in the physical heritage preserved by previous generations, to be passed 
on to future ones. Heritage and history are thus presented as immutable and objective, naturally 
predisposed to the eternalisation of a past that enhances the present. However, the opposite is true: it is 
the present that attributes value to works and objects from the past, through the construction of a 
discourse that defines heritage and the implementation of laws aimed at its management and 
preservation over time. The objective perception of history and heritage falters when we highlight the 
cultural and political processes that lead to the selection of which past to remember and how to 
remember it. These processes are determined by the power relations between those who hold power 
and use it to influence certain conceptions and the “experts”, i.e. the only subjects entrusted with the 
management and meaning of heritage. 
Keywords: cultural heritage, memory, conservation, cultural process, power relations 
 
 
 
 
 
Introduzione 
 
La concettualizzazione del patrimonio culturale come rappresentazione fisica del 
passato si sviluppa in Europa durante la modernità, quando – sull’onda delle tendenze 
illuministe – viene affidato un ruolo di “pubblica utilità” alla cultura materiale. Il 
patrimonio cessa di essere esposto solamente all’interno delle collezioni private e 
inizia ad assumere un valore politico, legato alla diffusione di memorie collettive che 
veicolano valori e appartenenze identitarie. In questo processo, si diffondono anche 
pratiche di gestione volte alla protezione del patrimonio e dunque alla protezione 
delle memorie che esso rappresenta, le quali trasmettono e consolidano 
interpretazioni della storia. In questa prospettiva, il patrimonio si configura come un 
“discorso”, che è legato intrinsecamente allo sviluppo dei nazionalismi e della 
modernità liberale del XIX secolo, ovvero quelle strutture ideologiche all’interno 
delle quali l’uso strumentale della cultura materiale ha permesso la costruzione di 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 72  

identità territoriali, funzionali a legittimare la nascita di una nuova forma di 
organizzazione gerarchica del potere: lo Stato-Nazione. In questa cornice, le 
esperienze coloniali si riveleranno fondamentali nella costruzione di significati e 
valori attribuiti alla storia e alla sua rappresentazione fisica. Sebbene 
l’universalizzazione di tali valori abbia contribuito a creare una percezione oggettiva 
e immutabile del patrimonio, esso è stato e continua a essere determinato da quelli 
che sono i suoi elementi costitutivi: classe e potere. 

In questo scritto cercherò di analizzare e far emergere quei processi che hanno 
determinato a livello globale la percezione oggettiva e immutabile del patrimonio e 
dei valori che esso porta con sé, mettendo in luce come le pratiche espositive 
consolidatesi in Occidente a partire dall’età rinascimentale contribuiscano a creare 
“regimi di verità”, che riflettono il potere e le gerarchie sociali del loro tempo 
(Foucault, 1975). Nei processi di costruzione di questo discorso, le voci dissonanti e 
dissidenti vengono escluse. Si costituisce così un discorso egemonico dominante, che 
viene universalizzato, schiacciando possibili letture e pratiche alternative. Si 
analizzeranno infine le modalità con cui le idee europee sulla natura, sul significato e 
sulla gestione del patrimonio si sono consolidate all’interno degli ordinamenti 
giuridici nazionali e internazionali, diventando “senso comune” anche a livello 
popolare, per arrivare a “svelare” la natura elitaria e politica del concetto di 
patrimonio culturale. 

Si tratta di una ricerca bibliografica, le cui fonti principali provengono 
soprattutto dalle correnti di ricerca anglosassoni. Si farà riferimento a John Ruskin e 
William Morris, come principali promotori dell’etica della conservazione europea, 
concepita nel XIX secolo e universalizzata dalle Carte e dalle Convenzioni 
internazionali del XX secolo, i cui principi continuano a determinare le pratiche di 
gestione del patrimonio. Si menzioneranno gli storici David Lowenthal e Eric 
Hobsbawm, i cui testi The Past is a Foreign Country (1985) e The Invention of 

Tradition (1983) sono considerati classici della letteratura moderna sul tema della non 
neutralità della storia e sul legame tra patrimonio e nazionalismo. In questo ambito si 
citeranno anche Kevin Walsh, John Urry, John Pendlebury e David C. Harvey, 
sempre sul filone di ricerca inglese, Michelle Foucault, tra i primi a tematizzare i 
musei come spazi di disciplinamento della società, e Vito Lattanzi, che offre nel suo 
Musei e Antropologia (2021) un’accurata analisi antropologica della pratica museale. 
Le principali fonti, che costituiscono la spina dorsale di questa ricerca, saranno 
costituite invece dai testi di Laurajane Smith e Maria Pia Guermandi, The Uses of 

Heritage (2006) e Decolonizzare il Patrimonio. L’italia, l’Europa e un passato che 

non passa (2021), fondamentali per un approccio critico e decoloniale agli heritage 

studies, gli “studi del patrimonio”. 
 
 
 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 73  

1. Il patrimonio e la storia 
 
Fin dalla sua concettualizzazione, che ha luogo nel mondo Occidentale in epoca 
moderna, il patrimonio si propone come antidoto al flusso inesorabile del 
tempo/Crono, che mangia i suoi figli mangiandone la memoria1. Il museo si configura 
così come il luogo dove conservare gli oggetti del patrimonio, che sono tracce 
lasciate da testimoni di un determinato tempo e frammenti di determinate storie che 
reclamano il riconoscimento del loro valore (Lattanzi, 2021). In questo modo, la 
cultura materiale, dunque gli oggetti, i manufatti, le opere d’arte, ma anche gli edifici, 
i monumenti e i siti archeologici, assumono significati che hanno un valore del tutto 
contemporaneo. La memoria collettiva veicolata dal patrimonio contribuisce a 
fabbricare e consolidare processi di costruzione dell’identità e, non di meno, un 
discorso etico che promuove valori guida per il futuro. Si tratta cioè, di 
“rappresentazione e materializzazione del passato nel presente in funzione del futuro” 
(Guillaume, 1990).  

Il problema di questa concezione del patrimonio è che viene presentata come 
oggettiva e universale, ma non lo è. Il passato che essa rappresenta non è altro che 
un’interpretazione della storia, ovvero una specifica prospettiva determinata da un 
discorso egemonico dominante che stabilisce cosa esporre, come esporlo e a chi 
destinarlo. Questo aspetto, seppur logico, non è immediato. Questo perché i processi 
di significazione del patrimonio e della storia vengono fondamentalmente oscurati, 
rimanendo oggetto di dibattito solo all’interno dell’expertise, ovvero i “tecnici” 
chiamati dalle istituzioni a gestire e conservare il patrimonio, occultando di fatto i 
dibattiti su come esso sia coinvolto nella produzione di identità, potere e autorità 
(Harvey, 2001).  

Sulla base di questi ragionamenti Laurajane Smith mette in discussione il 
tradizionale concetto occidentale di patrimonio, che tende a enfatizzare la base 
materiale di siti, monumenti e oggetti fisici, attribuendo ad essi un significato 
culturale intrinseco. Secondo la sua critica “il patrimonio è tale perché è sottoposto a 
pratiche di gestione e conservazione, non perché semplicemente è” (Smith, 2006). 
L’autrice riporta l’esempio di Stonehenge per chiarire come a rendere prezioso e 
significativo un insieme di rocce in un campo siano i processi culturali attuali e le 
attività che vengono intraprese su di esse e intorno ad esse. In questo modo viene 
conferito valore e significato a un simbolo fisico. L’idea di patrimonio, dunque, è 
certamente legata alla fisicità, ma è anche usata per costruire, ricostruire e negoziare 
una serie di identità, di valori e di significati nel presente, divenendo di fatto “la 
promozione di una versione consensuale della storia da parte di istituzioni culturali ed 
élite sancite dallo Stato” (Smith, 2006). La fisicità del patrimonio rende reale il 

 
1 Si fa qui riferimento all’immagine evocata dal celebre dipinto di Francisco Goya Saturno devorando 
a su hijo (1820-1823). 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 74  

discorso egemonico che attribuisce valori e significati al bene materiale e in questo 
processo vengono tracciati dei confini. In primo luogo, l’idea di patrimonio viene 
separata dal presente, diventando qualcosa confinato al passato (Urry, 1996) e dunque 
oggettivata. In secondo luogo, fa sì che il patrimonio diventi oggetto di analisi e di 
responsabilità di “esperti” con determinate competenze.  

Per queste ragioni Smith pone l’enfasi sui processi culturali e sociali che 
costituiscono il patrimonio, inquadrandolo non tanto come una “cosa”, ma come un 
discorso, che promuove un certo insieme di valori culturali dell’élite occidentale 
come universalmente applicabili. Si tratta di “un discorso che prende spunto dalle 
grandi narrazioni di nazione e di classe, da un lato, e dalla competenza tecnica e dal 
giudizio estetico, dall’altro” (Smith, 2006). Smith lo definisce “discorso autorizzato 
del patrimonio” (authorized heritage discourse) poiché è determinato da chi detiene il 
potere e l’autorità intellettuale di imporre una concezione dominante, che si esprime 
tanto sul giudizio estetico quanto sul giudizio storico, stabilendo la necessità di 
conservare un determinato patrimonio con fini di “utilità pubblica”, imponendone le 
modalità di gestione. Questo discorso definisce chi sono i portavoce del “passato”, un 
concetto che esprime vaghezza e per questo motivo necessariamente soggetto al 
giudizio di esperti, come gli archeologi e gli storici. La conservazione dei siti, dei 
monumenti e dei manufatti, è affidata inevitabilmente a loro e così la stessa etica 
della conservazione viene rafforzata nei quadri epistemologici delle loro discipline. 
Le carte e i documenti emanati dalle istituzioni nazionali e internazionali volti alla 
protezione del patrimonio, come si vedrà più approfonditamente nel terzo capitolo, 
incorporano questo discorso egemonico, universalizzando sistemi di pensiero 
occidentali. Proteggere il patrimonio significa proteggere questo discorso egemonico 
e il sistema di valori che esso porta con sé. 

Questa modalità di intendere il patrimonio culturale, che oggi diamo per 
scontata proprio per la sua natura universalizzante, emerge durante il XIX secolo, in 
un contesto storico che vede svilupparsi le narrazioni nazionaliste a sostegno di una 
nuova forma di organizzazione gerarchica del potere, destinata a sostituire le vecchie 
istituzioni dell’Ancien Régime: lo Stato-nazione. Il patrimonio si lega così ai processi 
di costruzione delle identità nazionali, divenendo uno strumento in mano al potere per 
promuovere determinate interpretazioni della storia con fini politici. Proteggere il 
patrimonio significa anche proteggere l’identità di un popolo che non rispecchia 
necessariamente le radici di un gruppo più o meno ampio di persone che risiedono 
all’interno di un territorio, ma che è fondamentale per creare coesione sociale, utile al 
mantenimento del potere su quel territorio. La cultura materiale diventa 
rappresentazione fisica dell’identità nazionale e assume valore commemorativo di 
determinate memorie e valori pubblici, innescando un discorso che promuove la cura 
dei monumenti e delle opere d’arte come dovere civico e responsabilità morale, al 
fine di educare i cittadini a un senso di comunità nazionale, utile alla stabilità politica. 
Come sostiene Kevin Walsh, “i musei si sono sviluppati come conseguenza della 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 75  

condizione moderna e le narrazioni del progresso, della razionalità e dell’identità 
nazionale e culturale sono state incorporate nelle pratiche espositive e 
collezionistiche” (Walsh, 1992). I musei assumono così un ruolo regolatore 
nell’aiutare a stabilire e governare l’identità sociale e nazionale, divenendo – come 
osserva Foucault – “spazi di disciplinamento, che organizzano la conoscenza e la 
cultura in modi che riflettono e perpetuano strutture di potere” (Foucault, 1971).  
 
 
2. Potere e classe nel patrimonio: breve storia del museo 
 
Come accennato nel primo capitolo, il concetto di patrimonio culturale troverà piena 
espressione durante la modernità, in particolare dalla fine del XVIII secolo, 
assumendo un ruolo di rilievo soprattutto a partire dalla Francia rivoluzionaria 
(Guermandi, 2021). Tuttavia, si è soliti collocare i primi passi dell’istituzione 
museale in età rinascimentale, con le prime collezioni esposte a Palazzo Medici da 
Cosimo il Vecchio (1380-1464). Si tratta di un’esperienza ancora lontana dalla 
concezione moderna del museo, ma che getta le basi su cui esso si svilupperà, 
conservandone alcuni aspetti che ancora oggi determinano le pratiche di esposizione e 
conservazione del patrimonio. Le collezioni di Palazzo Medici non hanno alcuna 
pretesa universale, sono al contrario destinate alla fruizione di un’élite molto ristretta 
e la loro finalità è quella dell’auto glorificazione. A partire da questa esperienza le 
collezioni “nobiliari” si moltiplicano in tutta Europa dando il via a pratiche espositive 
che si sono consolidate nel tempo, creando una consuetudine che riflette in maniera 
eclatante l’intenzione ostentativa dell’espositore e il carattere grandioso e maiestatico 
delle esposizioni, si pensi alle camere delle meraviglie e agli studioli. Come detto, 
queste pratiche espositive si consolidano nel tempo e da un’élite che detiene un potere 
circoscritto a un’area di influenza limitata, si diffondono all’interno dei luoghi del 
potere politico, dando vita alle cosiddette collezioni imperiali, destinate ad arricchire i 
palazzi sede del potere politico dei vecchi regimi di tutta Europa. In questa fase si 
consolida una nuova pratica, già sperimentata anche nelle collezioni private, ovvero 
quella dell’esposizione degli oggetti depredati durante i viaggi degli esploratori 
europei e delle spedizioni coloniali.  

Com’è noto, a partire dal XV secolo, le spedizioni europee oltremare 
porteranno all’occupazione – o, secondo la concezione eurocentrica della storia, alla 
“scoperta” – di terre fino ad allora sconosciute, inizialmente in Africa e Asia e 
successivamente nelle Americhe. Ciò portò la “grande civiltà europea” in contatto 
con i popoli indigeni2, i quali vennero fin da subito descritti come “selvaggi” o 

 
2 Si usa qui il termine “indigeno” – contrapposto alla “grande civiltà europea” – per rimarcare in modo 
critico la prospettiva eurocentrica e coloniale della concezione occidentale della storia, con la 
consapevolezza del suo retaggio discriminatorio di stampo colonialista. Come fa notare Guermandi: 
“nessuno ha mai definito i popoli europei come popoli indigeni” (Guermandi, 2021). 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 76  

“barbari”, termini che rimandano a una percezione di inferiorità e pericolosità, 
legittimando da un lato il genocidio e l’etnocidio, e dall’altro la dominazione europea 
sui territori da loro abitati. Già in questa prima fase del colonialismo europeo il 
saccheggio del patrimonio delle popolazioni conquistate fu sistematico: manufatti 
preziosi, statue, ceramiche, tessuti, monete e reperti naturalistici andarono ad 
arricchire i tesori delle case reali e le collezioni di nobili, studiosi e amatori. Se nelle 
collezioni cinque-seicentesche l’esposizione di tali oggetti rispondeva principalmente 
al gusto esotico dell’aristocrazia europea, nel corso del XVIII secolo si assiste a un 
progressivo cambiamento della pratica espositiva, la quale comincia a muoversi verso 
un’idea di utilità pubblica, da un lato legata all’auto glorificazione delle potenze 
protagoniste delle esperienze coloniali, dall’altro allo sviluppo delle teorie illuministe, 
che risignificano il museo come strumento educativo, utile al bene pubblico e capace 
di innalzare il livello culturale dei cittadini. Le collezioni vengono riorganizzate sulla 
base del principio della divisione dei saperi e delle nascenti discipline accademiche, 
trasformando il museo in un luogo di produzione della conoscenza. In questa cornice, 
la dominazione coloniale diventa un’opportunità di studiare il genere umano e cresce 
l’interesse verso le popolazioni extra-europee, le quali, considerate rappresentazione 
contemporanea dell’uomo primitivo, vengono trattate come oggetto di studio, 
consolidando un paradigma di superiorità della “civiltà” europea.  

È in questo contesto che aprirono le porte al pubblico alcuni dei grandi musei 
contemporanei, come il British Museum (1753) e il Louvre (1793). Il primo deve la 
sua nascita al lascito della vastissima collezione del nobile britannico Sir Hans Sloan, 
che conteneva oltre 71.000 oggetti di ogni tipo, inclusi oggetti africani, asiatici e 
americani, oltre a una grande varietà di libri, manoscritti e oggetti naturali. L’apertura 
del Louvre invece, che nel 1789 era diventato sede delle collezioni reali per volere di 
Luigi XVI, avvenne durante la Rivoluzione francese, nel primo anno dalla caduta 
della monarchia. Le collezioni reali, arricchite di opere d’arte requisite a nobili e 
istituzioni religiose, furono espropriate dalla rivoluzione, divenendo non solo 
accessibili gratuitamente a tutti i cittadini, ma anche di proprietà popolare. Così 
l’emergente classe borghese trasformò il patrimonio dell’Ancien Régime in strumento 
per disinnescare le manipolazioni del potere e affermare i suoi valori: da lì, il 
patrimonio si è innestato nel processo di costituzione degli Stati-nazione, divenendo 
tra i più efficaci strumenti di costruzione di identità nazionali (Guermandi, 2021). 

Si apre così l’Ottocento, il secolo della “fede nel progresso”, che vede 
intersecarsi il sistema coloniale alla filosofia positivista. Si afferma il primato 
assoluto della scienza, la quale rappresenta il fondamento del progresso dell’uomo e 
della società e che si manifesta in tutti i campi dello scibile. Si afferma un nuovo 
metodo di approccio alla realtà: il metodo scientifico. Attraverso questo nuovo 
approccio epistemico, qualsiasi disciplina assume uno statuto scientifico e diventa 
“scienza”, dalle scienze esatte, come la matematica e la fisica, alle scienze sociali, 
storiche, filosofiche, politiche e giuridiche. La produzione di saperi viene permeata 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 77  

dal dogmatismo scientifico, che porta all’oggettivazione dei risultati ottenuti da ogni 
genere di ricerca, consolidando in questo modo paradigmi epistemici coloniali. In 
particolare, due discipline contribuirono più di altre a fornire gli strumenti per 
confermare e diffondere tali paradigmi, ovvero archeologia e antropologia, che 
diventarono “prodotti e produttrici allo stesso tempo del sistema coloniale” 
(Guermandi, 2021). 

Già dalla prima metà dell’Ottocento l’archeologia era divenuta una disciplina 
chiave nei processi di costruzione delle identità nazionali. In questo periodo 
affiorarono istanze di rivendicazione di un passato glorioso e l’archeologia si incaricò 
di fornirne le prove scientifiche. Oltre a un territorio e una lingua comune, era infatti 
fondamentale nel processo di costruzione della nazione trovare una storia comune, il 
più possibile antica, a cui legare un senso di appartenenza nazionale. Questa necessità 
porterà in molti casi a un’”invenzione della tradizione” (Hobsbawm, 1983) e il 
patrimonio culturale assumerà un significato politico e marcatamente orientato. A 
questo riguardo, in The past is a foreign country, Lowenthal propone un’articolata 
indagine sulle modalità di percezione e appropriazione sociale del passato e della 
storia, messe in atto dal potere politico in Occidente e interiorizzate dalla società:  
 
“Il ricordo selettivo distorce la memoria e la soggettività modella l’intuizione storica, 
così la manipolazione delle antichità ne rimodella l’aspetto e il significato. 
L’interazione con un patrimonio ne altera continuamente la natura e il contesto, per 
scelta o per caso” (Lowenthal, 1985). 
 

A favorire la costruzione di una concezione eurocentrica della storia contribuì 
anche l’antropologia, che fin dalla sua nascita, fino agli ultimi decenni del Novecento, 
fornì le basi ideologico-simboliche su cui implementare progetti coloniali e gli 
strumenti di conoscenza utili a gestirli e mantenerli efficacemente nel tempo 
(Guermandi, 2021). Inoltre, gli schemi e i preconcetti coloniali diffusi dalla 
letteratura antropologica si radicarono all’interno della società, grazie alla diffusione 
di un discorso che, per la sua predisposizione scientifica, venne accettato e 
interiorizzato dalla società come oggettivo, giustificando anche a livello popolare il 
ruolo “civilizzatore” delle nazioni europee. Fu in particolare la sua fase ottocentesca, 
di matrice evoluzionista, a produrre schemi di comprensione coloniali ed eurocentrici. 
Come accennato, lo studio delle popolazioni extra-europee, a partire dalle sue 
modalità, consolidò la percezione di una parabola evolutiva per stadi tecnologici e 
culturali progressivi, in cima alla quale c’era l’uomo bianco europeo. Così, anche le 
collezioni archeologiche ed etnologiche iniziarono ad essere riunite insieme con fini 
comparativi, affidando al patrimonio coloniale il ruolo di prova scientifica della 
primitività delle popolazioni colonizzate, in un “cortocircuito spazio-temporale” 
(Guermandi, 2021) che ebbe la pretesa di dimostrare la loro inferiorità. 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 78  

Così il patrimonio saccheggiato nei domini coloniali viene collezionato ed 
esposto nei musei, diventando oggetto di studio e anche riconoscimento di un’alterità 
che conferma e consolida processi di costruzione di identità. Il progressivo 
cambiamento della gestione del patrimonio dall’età rinascimentale a quella moderna 
porta a un effettivo cambio di paradigma delle pratiche espositive, le quali cessano di 
essere destinate alla fruizione di un’élite e si dirigono a un pubblico universale, che 
non solo ha il diritto, ma in un certo senso anche il dovere, di partecipare alla 
celebrazione di una memoria collettiva, visitando i musei e i luoghi rappresentativi 
del passato. In altre parole, il patrimonio culturale conserva la dimensione della 
glorificazione dell’”espositore”, che non è più un’élite ma la Nazione e, in modo più 
o meno manifesto, educa i cittadini all’orgoglio civico e nazionale. 
 
 
3. Il museo di oggi 
 
Ripercorrendo l’evoluzione della pratica museale, è emerso come classe e potere 
permangano nel corso del tempo come elementi costitutivi del museo e del 
patrimonio. Si è analizzato come la scelta di quale patrimonio conservare serva a 
negoziare identità e valori nel presente, e come le pratiche di gestione affidate agli 
“esperti” riflettano un’etica e un’estetica occidentali, che privilegiano grandiosità e 
monumentalità, perpetuando la glorificazione dell’espositore. I monumenti e le statue 
che ritroviamo nei luoghi pubblici rappresentano probabilmente la manifestazione più 
evidente della dinamica con cui il discorso egemonico attribuisce valore al 
patrimonio, rispecchiando l’idea di grandiosità e maestosità dal punto di vista 
estetico, e, dal punto di vista storico, contribuendo all’imposizione di una memoria 
collettiva che esalta personaggi potenti, appartenenti all’élite e fautori di politiche 
coloniali e di conquista. 

La costruzione di edifici e monumenti che celebrano la “grandezza” europea 
ricevette un grande impulso anche nei territori colonizzati, imponendo alle 
popolazioni assoggettate la celebrazione di istituzioni, stati e personaggi responsabili 
di politiche di sterminio e saccheggio in quei territori. La conquista di nuove terre 
procedette di pari passo all’assimilazione culturale dei popoli che le abitavano, il cui 
patrimonio culturale venne in certi casi distrutto, con l’intento di annientare il ricordo 
e la tradizione di ciò che è stato prima della conquista europea, o depredato e 
risignificato in una chiave di lettura occidentale, dapprima come oggetto 
materialmente legato solo al gusto esotico dell’aristocrazia europea e, 
successivamente come oggetto di studio funzionale al consolidamento di un’idea di 
progresso tecnologico e culturale della civiltà, in cui il l’Occidente è il punto d’arrivo. 

Rileggere in chiave critica la costruzione del concetto di patrimonio culturale 
nei termini di discorso egemonico dominante è fondamentale per capire quali sono i 
processi che hanno portato alla percezione odierna del patrimonio come oggettiva e 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 79  

intrinsecamente legata a un luogo o un oggetto fisico, intorno a cui si costruisce un 
valore innato. Serve altresì a capire in che modo le voci dissonanti e dissidenti siano 
state escluse dal discorso dominante. 

Non solo i significati del patrimonio sono culturalmente e politicamente 
determinati, ma anche le pratiche di gestione del patrimonio. A partire dalla 
modernità liberale si è infatti affermato un discorso legato al mantenimento 
dell’autenticità, all’estetica e al senso del valore intrinseco di monumenti ed edifici, 
che costituiranno le basi concettuali e filosofiche dell’etica della conservazione 
liberale. John Ruskin (1819-1900) e William Morris (1834-1896) furono tra i 
principali promotori della “difesa dell’autenticità”, schierandosi contro la pratica 
dominante del restauro del XIX secolo, con cui gli edifici storici venivano riportati 
alle condizioni “originali”. Per Ruskin e Morris il tessuto di un edificio era 
intrinsecamente prezioso e doveva essere protetto per i valori artigianali ed estetici 
che conteneva (Smith, 2006). La loro logica del “conserve as found”3 assegnava al 
patrimonio un valore ereditario immutabile e al presente un dovere morale nei 
confronti del passato di conservarlo “come è stato trovato” e trasmetterlo alle 
generazioni future. Nacque così a Londra nel 1877 la Society for the Protection of 

Ancient Buildings, con l’obiettivo di contrastare i danni causati dai restauri mal 
eseguiti degli edifici storici. Morris, tra i principali fondatori, ne scrisse il manifesto e 
suggerì di sostituire il concetto di restauro con quello di “protezione”, sostenendo la 
cosiddetta “riparazione conservativa”, che ha come obiettivo quello di prevenire la 
decadenza degli edifici antichi in modo da conservarne loro storia e autenticità, al 
posto di trasformarli per farli sembrare nuovi, come in origine (Morris, 1877). 

I principi della conservazione si radicarono nella politica e nella legislazione 
inglese e si diffusero in altre parti del mondo, in modo attivo in alcuni luoghi come 
gli Stati Uniti, dove diedero avvio al movimento di conservazione americano, e in 
altri Pesi, come l’India, furono imposti nell’ambito del dominio coloniale, sotto forma 
di leggi emanate dal governo coloniale britannico (Smith, 2006). Nel corso del XX 
secolo questi principi sono stati incorporati in Carte e documenti emanati da 
istituzioni composte da “esperti” chiamati dalle nazioni occidentali a produrre norme 
e linee guida volte a universalizzare le pratiche di gestione del patrimonio. In questo 
modo le idee europee sulla conservazione, sulla natura e sul significato del 
patrimonio si sono naturalizzate a livello internazionale, tanto che questi principi 
sono diventati “senso comune” globale. Nel 1931 fu redatta dal Primo Congresso 

Internazionale degli Architetti e dei Tecnici dei Monumenti la Carta di Atene, che – 
come sostiene Smith – “ha creato una consapevolezza internazionale sui problemi di 
conservazione e stabilito una linea guida per inquadrarne la filosofia e la pratica, 
influenzando il loro sviluppo nelle legislazioni nazionali occidentali” (Smith, 2006). 
Nel 1964 la Carta di Atene è stata rivalutata dal Secondo Congresso Internazionale 

 
3 Letteralmente: conservare come è stato trovato. 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 80  

degli Architetti e dei Tecnici dei Monumenti, che ha prodotto la Carta Internazionale 
per la Conservazione e il Restauro dei Monumenti e dei Siti, anche nota come Carta 
di Venezia, che definisce la natura dei monumenti storici e fornisce i principi guida su 
come dovrebbero essere curati e gestiti. Contestualmente alla produzione della Carta 
di Venezia, diventata uno dei testi principali e fondamentali della filosofia e della 
pratica della conservazione, nacque l’ICOM4, con l’obiettivo di sostenerla e 
diffonderla. In questo modo i principi della conservazione europei sono diventati 
egemonici e l’etica della conservazione è stata imposta alle nazioni non occidentali. 
Dopo la Carta di Atene e la Carta di Venezia, sia l’ICOM che l’UNESCO5 hanno 
prodotto “una pletora di carte, raccomandazioni, linee guida, e convenzioni che 
mirano a salvaguardare, proteggere, conservare o gestire vari aspetti del patrimonio 
mondiale” (Smith, 2006).  

Vale la pena ricordare la Convenzione sulla protezione del patrimonio 
culturale e naturale mondiale, nota come Convenzione sul patrimonio mondiale, 
redatta dalla Conferenza generale dell’UNESCO, con la consulenza dell’ICOM, a 
Parigi nel 1972. Si tratta di un documento nato dalla presa di coscienza 
dell’”importanza della solidarietà e della responsabilità condivisa delle nazioni nella 
conservazione di siti culturali eccezionali” dettata principalmente dalla 
preoccupazione di perdere per cause naturali o dolose –  a causa delle “mutate 
condizioni sociali ed economiche” – elementi del patrimonio culturale o naturale 
mondiale, che costituirebbe secondo la Convenzione “un dannoso impoverimento del 
patrimonio di tutte le nazioni del mondo”  (UNESCO 2005). Fu così istituita la Lista 
del Patrimonio Mondiale, in cui sono iscritti i siti culturali e naturali di importanza 
“universale”.  

Senza addentrarsi nella terminologia a sostegno dei principi di cui si è parlato 
sopra, di cui Smith offre un’accurata analisi in Uses of Heritage, questi documenti 
universalizzeranno i valori occidentali sulla natura, sul significato e sulla gestione del 
patrimonio a livello globale, determinando il loro ingresso negli ordinamenti giuridici 
nazionali e internazionali, escludendo definitivamente possibili letture alternative a 
quella eurocentrica.  

Nel corso degli ultimi due secoli, in cui il discorso egemonico sul patrimonio 
è stato costruito e normato a livello globale, non sono mancate manifestazioni di 
dissenso, che mettono in discussione la natura elitaria ed eurocentrica dei discorsi sul 
patrimonio. La partecipazione delle comunità che non si rispecchiano nella narrazione 

 
4 L’International council of museums (ICOM) è un’organizzazione non governativa internazionale con 
sede a Parigi, composta da una rete internazionale di professionisti e specialisti del patrimonio che si 
occupano della protezione e della conservazione di siti e luoghi di importanza storica. A livello 
nazionale e internazionale, l’ICOM è un gruppo di pressione potente e di grande successo, che 
influenza lo sviluppo di politiche sul patrimonio nei quadri giuridici di molti Paesi. 
5 Organizzazione delle Nazioni Unite per l’Educazione, la Scienza e la Cultura, istituita a Parigi 4 
novembre 1946 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 81  

occidentale viene spesso definita nella letteratura accademica sul patrimonio 
(heritage studies) “questione indigena”, problematizzandola a partire dalla sua 
definizione. Come fa notare Smith: 
 
“le definizioni tradizionali e autorizzate di patrimonio raccontano storie 
nazionalizzanti che semplicemente non riflettono le esperienze culturali e sociali dei 
gruppi subalterni. Ciò è problematico, in quanto sminuisce la legittimità storica delle 
esperienze di queste comunità e quindi i ruoli sociali, culturali e/o politici che esse 
svolgono nel presente vengono ignorati o banalizzati e contribuisce a offuscare le 
continue disuguaglianze sociali e a perpetuare l’emarginazione sociale e politica. 
Inoltre, le definizioni di patrimonio che pongono l’accento sulla sua materialità non 
riconoscono le forme non materiali o immateriali del patrimonio, e quindi le risorse o 
i processi utilizzati nel lavoro sull’identità dei gruppi subnazionali vengono negati o 
marginalizzati” (Smith, 2006). 
 

In molti casi le tradizioni culturali delle popolazioni extra-europee 
concepiscono la storia e il passato in modo diverso, spesso legandoli alla propria 
comunità o alla famiglia, di certo non inquadrandoli all’interno di una narrazione 
nazionale. Davanti a questa contraddizione le istituzioni occidentali si sono mosse 
negli ultimi decenni implementando politiche che “tendono troppo spesso a essere 
assimilative e di natura top-down piuttosto che sfide sostanziali bottom-up al discorso 
egemonico dominante” (Smith, 2006). Le istituzioni che hanno il potere di definire il 
patrimonio e le sue pratiche di gestione non mettono in discussione i precetti di fondo 
di quello che è un problema sistemico, ma si limitano ad aggiungere gli esclusi in una 
sorta di “contentino” che conferma i rapporti di potere in gioco. Come osserva 
Pendlebury: 
 
“il solo fatto di permettere a un maggior numero di persone di godere del patrimonio, 
o di estendere la sua definizione per riconoscere la diversità della società, non mette 
di per sé in discussione le relazioni di potere e il controllo sul processo con cui il 
patrimonio viene definito e gestito” (Pendlebury et al., 2004). 
 

In altre parole, gli sforzi liberali degli ultimi decenni per trasformare il museo 
in una logica “inclusiva” lasciano intendere che il potere di includere l’alterità 
appartiene alle istituzioni occidentali, che lo fanno attraverso pratiche e politiche di 
assimilazione al discorso egemonico, consolidando il paradigma di inferiore validità 
di discorsi e pratiche subalterne rispetto alla concezione dominante. 
 
 
 
 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 82  

Conclusioni 
 
Alla luce di quanto detto, si potrebbe affermare che il patrimonio culturale ha un 
significato cangiante, legato agli attributi che gli vengono conferiti. Si allontana così, 
anche nella letteratura accademica contemporanea, dall’immutabilità non solo fisica, 
ma anche concettuale, che gli è stata affidata fin dalla sua nascita e nel corso degli 
ultimi due secoli. La pratica della restituzione, affermatasi alla fine del Novecento, 
risalta in particolar modo la natura cambievole del patrimonio. Si pensi ai manufatti 
depredati in epoca coloniale che oggi vengono restituiti ai territori in cui si trovavano 
quando sono stati sottratti. In quel momento quei manufatti avevano in molti casi un 
significato religioso, o comunque legato alla tradizione del popolo a cui è 
appartenuto. Successivamente sono diventati un oggetto di gusto, destinato ad 
arricchire le collezioni dei palazzi di corte europei. Nel XIX secolo hanno assunto un 
nuovo significato legato alla scienza e allo studio antropologico dell’essere umano, 
per approdare alla contemporaneità in cui raccontano storie di culture lontane dalla 
nostra, aprendoci a uno sguardo potenzialmente critico della concezione eurocentrica 
della storia. Infine, quei manufatti vengono restituiti a un Paese che non è lo stesso 
che ha lasciato, le cui tradizioni sono cambiate, subendo numerose contaminazioni, 
anche a causa della globalizzazione imposta dal “progresso” occidentale. La stessa 
operazione di restituzione nasconde, neanche troppo velatamente, la natura 
diplomatica che porta i capi dei governi a negoziare lo spostamento di tali manufatti, i 
quali “rientrano” in uno Stato che neanche esisteva come entità comunitaria quando 
gli antenati del popolo che ora ne reclama la restituzione li videro sottratti. Per queste 
ragioni Lowenthal sostiene che “la possibilità che il patrimonio sia tutto per tutti è 
semplicemente assurda. Ogni elemento del patrimonio rappresenterà esperienze 
diverse per individui e gruppi diversi” (Lowenthal, 1985). Per esempio, si pensi a una 
cattedrale dichiarata “patrimonio dell’umanità”: “può essere apprezzata per i suoi 
risultati architettonici ed estetici da alcuni, per i suoi valori religiosi da altri, ignorata 
per quegli stessi valori religiosi da altri ancora, o vista come un sito di oppressione 
sociale storica e continua, ma non è rappresentativa di esperienze e credenze 
universali” (Smith, 2006).  

Non solo l’elemento politico, ma anche l’elemento elitario del patrimonio 
rimane ancora oggi presente e determinante nelle pratiche di gestione. Le idee di 
“conservazione dell’autenticità” promosse da Ruskin e Morris – figlie in una certa 
misura del romanticismo ottocentesco inglese – affidavano a un’élite di “esperti” il 
giudizio e la gestione del patrimonio, pratica che si conserva ancora oggi. Gli stessi 
autori consolidavano nella loro visione un paradigma secolare in cui l’arte era vista 
come qualcosa che poteva essere apprezzato principalmente da persone istruite. 
Anche questa logica sembra oggi lungi dall’essere superata, non solo da un punto di 
vista della “comprensione” del patrimonio, ma anche dell’effettiva accessibilità alla 
sua fruizione, che rimane prerogativa di un determinato pubblico che può permettersi 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 83  

di dedicare tempo e, soprattutto, denaro alla visita di quel patrimonio che viene 
declamato come universale.  

Un altro aspetto legato alle modalità di fruizione contemporanea del 
patrimonio, in cui si ritrovano gli elementi di classe e potere, è legato all’avvento del 
turismo di massa, che ha portato diversi autori – come Hewison (1987) – a parlare di 
“industria del patrimonio”. Alla stregua di un’azienda, gli stati gestiscono con logiche 
commerciali l’arte e la cultura, trasformandoli in beni di consumo destinati al mercato 
del turismo. Il visitatore, che per definizione è “di passaggio”, consuma passivamente 
il patrimonio, manipolato dal marketing turistico (Smith, 2006). In questo modo si 
stabilisce una relazione dall’alto al basso tra stato-esperti-patrimonio-visitatore. In 
questa logica, il visitatore assimila in modo passivo determinati valori, strettamente – 
ancora oggi – legati alle narrazioni nazionalistiche del patrimonio, in cui le varie 
nazioni ostentano – come nei secoli scorsi – un passato glorioso da esporre ai turisti.  

Sebbene la brevità di questo testo non sia bastevole a tematizzare in maniera 
accurata e approfondita la natura politica ed elitaria del patrimonio, si è cercato di 
portare alla luce i suoi legami con il potere, ripercorrendo l’evoluzione della pratica 
museale e ridefinendolo in funzione del suo potere di disciplinamento, come costrutto 
sociale e culturale. Patrimonio e potere sono concetti indissolubilmente legati tra loro. 
Il passato e il presente continuano a comunicare mediante strutture di potere che 
creano significati di valore pubblico, legati cioè a una narrazione gloriosa della 
nazione che serve, in ultima istanza, al mantenimento del suo potere. È sempre stato 
così difficile immaginare prospettive future in cui questo paradigma venga 
radicalmente stravolto. 
 
 
 
Bibliografia  
 
Foucault, M. L’ordre du discours. Parigi: Gallimard, 1971. 
 
Foucault, M. Surveiller et punir: Naissance de la prison. Parigi: Gallimard, 1975. 
 
Guermandi, M.P. Decolonizzare il patrimonio. L’Europa, l’Italia e un passato che 

non passa. Bologna: Pendragon, 2021. 
 
Guillaume, M. Invention et stratégies du pattrimoine. Parigi: La Documentation 
Française, 1990. 
 
Harvey, D.C. “Heritage pasts and heritage presents: Temporality, meaning and the 
scope of heritage studies.” International Journal of Heritage Studies 7, no.4 (2001): 
319-338. 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 84  

 
Hewison, R. The Heritage Industry: Britain in a Climate of Decline. Londra: 
Methuen, 1987. 
 
Hobsbawm, E. The Invention of Tradition. Cambridge: Cambridge University Press, 
1983. 
 
Lattanzi, V. Musei e antropologia. Roma: Carocci, 2021. 
 
Lowenthal, D. The pasti is a foreign country. Cambridge: Cambridge University 
Press, 1985. 
 
Morris, W. The SPAB Manifesto, 1877. 
 
Pendlebury, J., Townshend, T. e Gilroy, R. “The conservation of the English cultural 
built heritage: A force for social inclusion?” International Journal of Heritage 

Studies 10, no.1 (2004): 11-31. 
 
Smith, L. Uses of heritage. Londra: Routledge, 2006.  
 
UNESCO. About World Heritage: Brief history. Parigi: UNESCO, 2005. 
 
Walsh, K. The Representation of the Past: Museums and Heritage in the Post-modern 

World, Londra: Routledge, 1992. 
 


