


Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

2 

Direttore responsabile 
Antonio L. Palmisano 
 
Comitato scientifico 
Alberto Antoniotto, Vito Antonio Aresta, Ariane Catherine Baghaï, Marco Bassi, Paolo Bellini, 
Loredana Bellantonio, †Brigitta Benzing, Gianluca Bocchi, Davide Borrelli, Elena Bougleux, Patrick 
Boumard, Andreas Brockmann, Jan Mauritius Broekman, Mauro Ceruti, Margherita Chang Ting Fa, 
Domenico Coccopalmerio, Antonino Colajanni, Fabio de Nardis, Vincenzo Esposito, Luisa Faldini, 
Michele Filippo Fontefrancesco, Guglielmo Forges Davanzati, Jorge Freitas Branco, Lia 
Giancristofaro, Roberta Iannone, Michel Kail, †Luigi Lombardi Satriani, Ulrich van Loyen, Ada 
Manfreda, Sergio Estuardo Mendizábal García, Jean-Pierre Olivier de Sardan, Paolo Pagani, Maria 
Paola Pagnini, Leonardo Piasere, Dan Podjed, Ron Reminick, Gianluigi Rossi, Norbert Rouland, 
Antonio Russo, Ryuju Satomi, Maurizio Scaini, Fabrizio Sciacca, Siseraw Dinku, Gaetano Stea, 
Bernhard Streck, †Franco Trevisani, Giuseppe Vercelli, Han Vermeulen, Natascia Villani, Yoko 
Kumada, Martin Zillinger 
 
 
Comitato di redazione 
Stefan Festini Cucco, Anna Lazzarini, Raffaella Sabra Palmisano 
 
Graphic designer 
Italo Belamonte – copertina: © di Raffaella S. Palmisano, 2025 
 
Web master 
Gianluca Voglino 
 
Direzione e redazione 
Via della Geppa 4 
34132 Trieste 
prof.palmisano@gmail.com 
 
Gli articoli pubblicati nella rivista sono sottoposti a una procedura di valutazione anonima. Gli articoli da 
sottoporre alla rivista vanno spediti alla sede della redazione e saranno consegnati in lettura ai referees dei relativi 
settori scientifico disciplinari. 
 
Anno XV, n. 2 – Dicembre 2025 
15 Dicembre 2025 – Trieste 
 
ISSN: 2240-0192  
 
Autorizzazione del Tribunale civile di Trieste N. 1235 del 10 marzo 2011 
Editor  

 Aia, Associazione Antropologi in Azione – Trieste-Lecce 
 
DADA permette a terzi di scaricare le sue opere fino a che riconoscono il giusto credito citando la 
fonte ma non possono cambiarle in alcun modo o utilizzarle commercialmente (CC BY-NC-ND).  
La rivista è fruibile dal sito www.dadarivista.com gratuitamente. 

mailto:antpalmisano@libero.it
http://www.dadarivista.com/


Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

3 

 
The Review 

 
 
 
 
Dada. Rivista di Antropologia post-globale is a digital periodical review. The access 
is free on www.dadarivista.com  
 
 The review intends to focus on the issues of anthropology and contemporary 
philosophy in order to face the classical and modern questions in the social, political 
and cultural context of our post-global era in which the grands récits are hidden but 
all the more present and operating. 
 
 Since we are convinced that the meaning of life coincides with intensive 
research intended as a joyful experimentation, even in those fields in which any kind 
of change and actually any kind of experimentation seem to be out of the question, 
and, being more than ever aware that the heritage connected to the grands récits 
should be removed from our discourses, the review selected the term Dada to indicate 
a position of structural opening toward the choice of research methods and the use of 
language in order to avoid the dogmatic of protocols. This long way has already been 
undertaken by many scholars such as Paul Feyerabend for instance, and we warmly 
invite you to join us and proceed with resolution and irony.  
  
 In this context, the contributions can be published in one of the languages of 
the European Union, according to the wish of the authors, after reviewing by native-
speaking colleagues. Multilingual reading seems to be spreading in the academic 
circles of the Continent and this partially allows avoiding translations in lingua 
franca and their inescapable limitations. The authors are free to adopt their own style 
concerning footnotes and bibliographical references as far as they remain coherent 
with their own criteria. 
 
 The review also has the scope to publish the contributions of young scholars 
in order to introduce them to the national and international debate on the themes in 
question. 
 
 
The Editor 
Antonio L. Palmisano 
 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

4 

 
Editoriale 

 
 
 
Questo è il numero di Dicembre 2025 di Dada. Rivista di Antropologia post-globale. 
Si tratta dell’edizione semestrale, contenente articoli su differenti temi. 
 

Michele Filippo Fontefrancesco e Elena Fusar Poli analizzano i valori multipli 
e spesso contrastanti che modellano il panorama agricolo, concentrandosi sul caso 
delle Terres de l’Ebre, Portogallo. Loredana Bellantonio e Maria Costanza Trento 
esaminano le sfide contemporanee che i musei demo-etno-antropologici devono 
affrontare per adattarsi a una società in cambiamento. Amelio Pezzetta tratta 
l’evoluzione storica del culto di San Nicola nella Valle dell’Aventino, Chieti. Mattia 
Iannacone rileva e discute, a proposito della questione “patrimonio culturale”, i 
processi culturali e politici che portano alla selezione di quale passato ricordare e 
come ricordarlo. Davide Costa e Raffaele Serra indagano le dimensioni simboliche, 
rituali e morali della medicina tradizionale praticata dagli Arbëreshë dell’Italia del 
Sud. Emma Barontini analizza la produzione di nuovi codici culturali dovuti 
all’incontro tra persone e oggetti, all’esempio della mostra Kyklos tenuta a Porto 
Santo Stefano, Toscana. 
 
 In questa occasione comunico ai Colleghi interessati che, come da nostra 
prassi, per il prossimo anno è prevista la pubblicazione di alcuni numeri Speciali: 
 
– The good and the evil (deadline: March 30, 2026), 
– Anthropology and race (deadline: June 30, 2026), 
– Research and communication in anthropology (deadline: September 30, 2026),  
– Vittorio Lanternari’s thought revisited (deadline: December 30, 2026). 
 
 Gli autori sono invitati a segnalare alla Redazione il loro interesse nel 
partecipare alla realizzazione di queste nuove avventure di studio e di ricerca. 
 
 
Il Direttore 
Antonio L. Palmisano 
 
 
 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

5 

 

DADA 
Rivista di Antropologia post-globale 

 
Fondata e diretta da Antonio L. Palmisano 

 
 
 

Numero 2 – Dicembre 2025 
 
 

a cura di 
 

Antonio L. Palmisano 
 
 
 

Indice 
 
 
 
 
 
Essays 
 
Valori morali, pratiche agricole e costruzione di un paesaggio: la mappa etica 
delle Terre dell’Ebro 
 

Michele Filippo Fontefrancesco - Elena Fusar Poli    p.  07 
 
Interattività e museologia critica: un nuovo modello per il Museo Pitrè 
 

Loredana Bellantonio - Maria Costanza Trento    p.  29 
 
Il culto di San Nicola di Bari nella valle dell’Aventino (Abruzzo): storia ed 
evoluzione dal Medio Evo all’attualità 
 

Amelio Pezzetta        p.  47 
 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

6 

 
 
 

Articles 
 
 
Patrimonio e potere 
 

Mattia Iannacone        p.   71 
 
Thresholds of Healing: Good and Evil in the Moral Imaginary, Ritual Medicine, 
and Symbolic Practice in Arbëreshë Traditions 
 

Davide Costa - Raffaele Serra      p.   85 
 
Kyklos: il ritorno dell’antico 
Multiculturalità tra arte, artigianato e archeologia 
 

Emma Barontini        p.  101 
 
 
Autori 
 
          p.  117 
 
 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 7  

 

Valori morali, pratiche agricole e costruzione di un 
paesaggio: la mappa etica delle Terre dell’Ebro 
 
 
Michele Filippo Fontefrancesco - Elena Fusar Poli 
 
 
 
 
 
Moral Values, Agricultural Practices, and the Making of a Landscape: the Ethical Map of 
Terres de l’Ebre 

Abstract 
This article explores the ethical complexity of contemporary agriculture through a case study in 
charting the moral economies of the Ebro’s Farmers, Catalonia. Starting from the anthropological 
premise that economic actions are always imbued with moral values, the essay opposes a reductionist 
view of ‘good’ and ‘evil’ based solely on market calculations. Based on the results of ethnographic 
research in the area of Terres de l’Ebre, the contribution constructs an “ethical map” that reveals the 
multiple and often conflicting value systems that shape the agricultural landscape. The analysis reveals 
a complex moral arena, articulated along different lines of tension: the dialectic between compliance 
with European regulations and pragmatic disobedience; the oscillation between cooperation within 
cooperatives in crisis and competitive fragmentation; the moral boundaries between community 
inclusion and the exclusion of actors such as migrant workers; and the value conflicts between 
generations, such as the contrast between an “orderly” field and one that favors biodiversity. The map 
shows that what is considered ‘good’ or ‘right’ is positional and contextual, reflecting competing 
“moral economies.” In conclusion, the article argues that ethical mapping is a crucial tool for 
researchers and policy makers, as it allows for an understanding of the moral logics underlying 
agricultural practices. This approach makes it possible to overcome top-down policies and to design 
more just, effective and sustainable interventions, recognizing rural communities as complex moral 
subjects. 
Keywords: ethical map, moral economy, terres de l’Ebre, economic anthropology 
 
 
 
 
 
 
Pratiche morali e mappe etiche 
 
All’interno del paradigma dell’economia moderna di mercato, i concetti di ‘bene’ e 
‘male’ sono spesso ridotti a un semplice calcolo dei risultati (Cohen, 2014): un’azione 
è tipicamente considerata ‘buona’ se raggiunge con successo un obiettivo economico 
predeterminato, come la massimizzazione del profitto o dell’efficienza, spesso con 
un’enfasi sui guadagni a breve termine e una scarsa considerazione per le esternalità a 
lungo periodo. Questa prospettiva, tuttavia, trascurando il ricco tessuto di valori 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 8  

umani che sta alla base di ogni attività economica, comporta il rischio di monetizzare 
dimensioni etiche e civiche riducendole a merci (Sandel, 2012), di ridurre la 
valutazione etica a esiti aggregati di benessere e, non solo rischia di essere 
concettualmente povera e normativamente inadeguata (Sen, 1987), ma è a dir poco 
impossibile separare nettamente l’analisi economica dai valori che la sostengono 
(Sedláček, 2011). 

Il contributo dell’antropologia è stato cruciale nel dimostrare che l’economia 
non sia una sfera autonoma governata da proprie leggi universali, ma è invece 
profondamente radicata (embedded) nelle relazioni sociali e nei valori culturali 
(Hann, Hart 2011). Lavori fondamentali, come l’analisi di Bronisław Malinowski 
(1922) sul circuito di scambio Kula, hanno rivelato che gli scambi economici 
potevano essere finalizzati principalmente a rafforzare i legami sociali piuttosto che 
ad accumulare ricchezza materiale. Allo stesso modo, il concetto di ‘Grande 
Trasformazione’ di Karl Polanyi (1944) ha sostenuto che l’economia di mercato 
moderna fosse uno sviluppo unico e storicamente recente che ha pericolosamente 
separato (disembedded) la vita economica dalla sua matrice sociale. L’incontro 
antropologico con le etiche “degli altri” ha inoltre contribuito a mettere in discussione 
l’universalismo etico ed economico della razionalità produttiva occidentale, 
mostrando come popolazioni differenti rispondano a cosmovisioni e logiche 
differenti. Per esempio, Eduardo Grillo e Grimaldo Rengifo (2017) spiegano come 
nella chakra andina non sia la massimizzazione del profitto e la minimizzazione delle 
perdite la bussola che orienta l’azione dei contadini, ma la cura reciproca tra umani, 
piante, animali e persino parassiti nell’ambito di un’ecologia multispecie orientata 
alla ricerca di armonia e bilanciamento degli opposti e degli eccessi. 

La lente antropologica rivela che le azioni economiche sono sempre azioni 
morali, intrise di una pluralità di valori che danno origine a concezioni diverse e 
spesso contrastanti di ‘bene’ e ‘male’. A partire dalle celebri riflessioni sul ruolo 
dell’etica protestante nello sviluppo del capitalismo di Max Weber (1904), alla più 
celebre storia del debito di David Graeber (2011), la disciplina ha mostrato come 
concetti morali e religiosi di peccato e redenzione siano intrecciati con le relazioni 
economiche. Partendo da queste premesse, il presente articolo intende illuminare 
questa complessità etica attraverso un caso di studio incentrato sull’agricoltura nelle 
Terre dell’Ebro. Più di altri settori, l’agricoltura funge da potente ponte tra le 
economie intime della comunità e le logiche impersonali del mercato (Gudeman, 
2001, 2005). È un campo in cui le tensioni tra sistemi di valori concorrenti sono 
particolarmente palpabili (e.g. Hann 1980, 1985). Come esplorato da studiosi come 
James C. Scott (1976) nel suo lavoro sull’“economia morale”, le società contadine 
operano spesso con un’etica basata sulla “sicurezza prima di tutto” (safety-first) che 
privilegia la sussistenza e il benessere della comunità rispetto alla massimizzazione 
del profitto, un sistema di valori che può scontrarsi con gli imperativi statali o di 
mercato. Allo stesso modo, la prospettiva storico-globale di Eric Wolf (1957, 1982) ci 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 9  

ricorda che le pratiche agricole locali sono modellate da ampi e interconnessi processi 
di potere e capitale, eppure gli attori locali negoziano continuamente queste forze 
sulla base dei propri quadri morali. Esaminando le decisioni quotidiane, i conflitti e le 
negoziazioni all’interno di questa arena agricola, l’articolo si propone di mappare i 
molteplici paesaggi etici che coesistono, dimostrando che ciò che è ‘buono’ per un 
attore — che si tratti di efficienza economica, sostenibilità ecologica o conservazione 
della tradizione — può essere visto diversamente da un altro, superando così una 
comprensione monolitica della moralità economica. Dunque, questo contributo, 
sviluppandosi in continuità con i precedenti contributi pubblicati su Dada 
(Fontefrancesco & Fusar Poli, 2024, 2025), si pone tale scopo discutendo la mappa 
etica che si dipana attorno al vissuto quotidiano degli agricoltori del Delta dell’Ebro 
come espressione di mappe etiche che esprimono tensioni culturali tra attori locali.  

In queste pagine, si intende per mappa etica l’esito narrativo e posizionato 
(Clifford & Marcus, 1986) di un processo di analisi (mappatura) di un contesto locale 
volto a cogliere i sistemi di valori che animano una comunità ed il modo in cui essi 
sono agiti e riverberano nel mondo tratteggiando quell’intreccio di linee e percorsi 
che è la realtà sociale (Ingold, 2007).  

In questa prospettiva, la “mappa etica” si configura come dispositivo non-
rappresentazionale (Thrift, 2007), volto a disvelare le forze sociali, morali e 
simboliche che lo plasmano, fornendo al ricercatore una chiave interpretativa e un 
supporto per azioni applicate di trasformazione socio-culturale. 

La concettualizzazione qui proposta si inserisce in una tradizione 
epistemologica più ampia, che ha orientato l’antropologia tanto nella lettura dei 
contesti locali, quanto, nello specifico, nell’interpretazione delle dinamiche proprie 
dei sistemi agricoli. In primo luogo, sviluppare una mappa etica è un esercizio 
ermeneutico volto a identificare ed interpretare i sistemi simbolici e storici di una 
comunità. In tal senso, si può trovare eco dell’insegnamento di Clifford Geertz (1973, 
1983), radicato nella tradizione boasiana propria dell’antropologia culturale 
americana (e.g. Boas 1920), che ha visto nei contesti locali testi da decifrare, 
attraverso un percorso interpretativo che parte dallo sguardo sul quotidiano per 
comprendere ed estrinsecare i principi morali, etici e cosmologici che caratterizzano 
una comunità. Più recentemente, il dibattito antropologico internazionale si è 
concentrato maggiormente sui temi di implicazione morale ed etica (Zigon 2007), 
spostando il cannocchiale etnografico sull’intersezione tra pratiche quotidiane, agenti 
forme politiche ed economiche che condizionano il vivere (Fassin 2008) e 
nuovamente interrogando il rapporto tra agency e struttura nel definire le 
caratteristiche dei sistemi valoriali (Robbins 2013). Nell’alveo di questa discussione, 
voler mappare e tratteggiare mappe risponde ad una sensibilità che si ritrova, per 
esempio, nell’opera di Jean-Pierre Olivier de Sardan (1995, 2015), che ha riletto la 
pratica ermeneutica dell’etnografia in un esercizio volto a costruire mappe di 
rappresentazioni incrociate capaci di rendere espliciti i diversi modi in cui gli attori 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 10  

sociali definiscono sé stessi, gli altri, le situazioni in cui sono coinvolti, i bisogni, le 
aspirazioni e i valori che li animano. Infatti, secondo lo studioso francese, il terreno 
etnografico è uno spazio strategico fatto di manovre, alleanze, silenzi e opposizioni e 
una mappatura permette di chiarire meglio le relazioni, le asimmetrie e i conflitti, ma 
anche le cooperazioni, gli scarti tra norme e comportamenti, i margini di manovra e le 
resistenze. Questa lezione è stata applicata a contesti agricoli, a partire dalla lezione 
malinowskiana (Malinowski 1935). L’antropologia ha, infatti, riconosciuto le pratiche 
agricole come un punto d’accesso possibile e prezioso per comprendere l’ordine 
sociale e cosmologico di una comunità. Inoltre, come hanno dimostrato tanto Eric 
Wolf (1957; 1982) in America Latina, quanto James Scott (1976) nel sud-est asiatico, 
l’agricoltura è un intreccio di micro e macrodinamiche di dominio e di resistenza, tale 
da rappresentare una viva finestra attraverso cui indagare i regimi morali che 
organizzano la vita quotidiana delle comunità. Più in generale, l’antropologia ha 
messo in evidenza come i territori rurali non siano semplicemente spazi produttivi, 
ma arene complesse dove si intrecciano relazioni sociali, ecologiche, simboliche e 
politiche: agricoltori, tecnici, braccianti, animali, semi, piante e infrastrutture formano 
una rete eterogenea di soggettività e agency, ognuna portatrice di bisogni, visioni, 
memorie e pratiche. In questo contesto, l’agire agricolo è espressione di regimi di 
valore (Graeber, 2001) condivisi e spesso tacitamente negoziati, che si esprimono 
nelle estetiche ecologiche (Favole, 2024) che si incarnano nell’organizzazione 
spaziale del paesaggio. Allo stesso tempo, le conoscenze dei singoli e delle comunità 
sono attraversate da codici morali e razionalità politiche che sfuggono alla 
formalizzazione istituzionale: un sapere incarnato, situato, che si manifesta nei gesti, 
nei ritmi, nelle architetture del paesaggio (Scott 1976, 1985). Alla luce di questo ricco 
dibattito, è evidente che la realtà agricola sia di per sé una dimensione densa, 
polisemica e attraversata da epistemi in tensione, dove si confrontano modernità ed 
ecologie plurali (Favole, 2024); un costrutto relazionale, storicamente situato e carico 
di significati affettivi e simbolici (Cresswell, 2004). L’etnografia diventa pratica 
privilegiata per affrontare questa complessità evidenziando gli addentellati morali ed 
etici che ne sottendono le forme e le dinamiche.  

In queste pagine si è così approcciato la realtà catalana, volendo dare contezza 
delle molteplici dimensioni che strutturano questo mondo agricolo, attraverso una 
mappatura che ha letto la mondanità del paesaggio rurale come arena di conflitto e 
negoziazione (Olivier de Sardan, 1995), abitata da soggetti differenti, portatori di 
bisogni, valori e pratiche a volte convergenti, altre volte in tensione o contraddizione, 
volendo in questo modo mostrare come morale ed etica non siano concetti astratti, ma 
pratiche concrete che prendono forma nei campi coltivati, nei mercati instabili, nelle 
alleanze locali e nelle tensioni globali, così permettendo ad un ragionamento di 
antropologia morale che parte delle cose del mondo e torna ad esse di diventare lente 
per vedere in un territorio, come quello delle Terre dell’Ebro, non sono soltanto un 
territorio in crisi, ma anche uno spazio di possibilità e futuro. 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 11  

A tal fine, l’articolo presenta i lineamenti della ricerca e della sua 
metodologia, quindi gli esiti della ricerca dipanando una mappa etica che esplora i 
confini fluidi tra locale e globale, le soggettività che animano il territorio, i regimi di 
valore che orientano l’azione, i bisogni materiali e simbolici degli attori coinvolti, le 
pratiche ibride che attraversano la quotidianità agricola e, infine, i vettori di forza che 
danno forma a movimenti di conservazione, disobbedienza, cooperazione e conflitto. 
Questi dati sono discussi negli ultimi paragrafi per dar contezza delle caratteristiche 
della mappa emergente e del suo valore per i ricercatori. 

In conclusione, quest’articolo1 è uno degli esiti del progetto di ricerca europeo 
SAFWA – Alternative Biopesticides for Safe Integrated Pest & Water Management 
around the Mediterranean (CUP G77G23000070008), finanziato dal programma 
PRIMA dell’Unione Europea.  
 
 
La ricerca e il processo di mappatura 
 
La ricerca qui presentata è l’esito di un processo di costruzione di una base di 
conoscenza volto a definire una mappa etica, un apparato non rappresentativo (Thrift, 
2007) che non vuole limitarsi alla semplice descrizione spaziale ma ad attestare 
esperienze, pratiche e relazioni vissute nel territorio valorizzando la dimensione 
affettiva, performativa e soggettiva all’interno di una dimensione narrativa. Per i suoi 
scopi, per tanto, si colloca in un più ampio alveo di esperienze che hanno visto legare 
la pratica etnografica a processi di mappatura. Guardando agli studi del mondo rurale, 
si possono ricordare le esperienze dei Participatory Rural Appraisals in India 
(Chambers, 1994), le counter-mapping in Indonesia (Peluso, 1995), le fuzzy cognitive 
mapping in Turchia (Özesmi & Özesmi, 2004) e, più recentemente, le pratiche di 
food system mapping sviluppate in Kenya e Bolivia (Jacobi et al., 2019) ovvero i 
Public Participation GIS in Finlandia (Kahila-Tani et al. 2019), volte a studiare le 
relazioni strutturali tra gli attori del mondo agricolo e agevolare processi di 
trasformazione dei contesti e capacitazione degli operatori (Tab. 1). 
 
 
 

 
1 Il presente articolo è l’esito del lavoro congiunto dei due autori. Il disegno di ricerca è stato 
sviluppato da MFF. Il lavoro sul campo è stato svolto da EFP sotto la supervisione di MFF. La ricerca 
è stata autorizzata dal Comitato Etico dell’Università degli Studi di Scienze Gastronomiche (verbale 
6/2023 del 12 dicembre 2023). EFP ha sviluppato la prima bozza del presente articolo su indicazione 
di MFF. MFF ha rielaborato ed integrato i materiali nella forma del presente articolo, revisionato da 
EFP. La stesura dell’articolo finale così come dei suoi contenuti è approvata da entrambi gli autori.   



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 12  

Tabella 1 Mappa come strumento operativo: esempi  
Strumento/ 
Approccio 

Autori / Contesti di 
riferimento 

Applicazioni operative 

Counter-mapping Peluso (1995) – 
Indonesia 

Strumento politico ed economico di difesa dei diritti 
territoriali; usato per negoziare con istituzioni e 
mercati globali. 

Food system mapping Jacobi et al. (2019) – 
Kenya, Bolivia 

Evidenzia attori, relazioni di potere, squilibri 
strutturali; produce raccomandazioni operative per 
strategie di sviluppo alimentare eque e sostenibili. 

Fuzzy cognitive 
mapping 

Özesmi & Özesmi 
(2004) – Lago Tuzla, 
Turchia 

Integra saperi locali e scientifici; genera scenari 
“what-if” come supporto decisionale condiviso tra 
comunità rurali e autorità pubbliche. 

Participatory Rural 
Appraisal (PRA) 

Chambers (1994) – 
India 

Mappatura agro-ecologica co-costruita con i 
contadini; orienta interventi concreti come selezione 
delle colture e controllo delle fitopatie. 

Public Participation 
GIS (PGIS) 

Kahila-Tani et al. 
(2019) – Finlandia 

Traduzione delle percezioni e priorità degli abitanti 
in mappe partecipative; facilita comunicazione e 
legittimazione dei processi di pianificazione; 
evidenzia però anche limiti di inclusività e 
rappresentazione. 

 
La ricerca è stata condotta tra il 2023 e il 2024 vedendo tre fasi distinte di 

raccolta dati:  
1. Revisione sistematica della letteratura internazionale sui pesticidi e sui driver 
socio-culturali che ne orientano l’uso, da cui è stato tratto un framework 
interpretativo preliminare (Fusar Poli & Fontefrancesco, 2024) 
2. Rilevazione attraverso questionario: 26 questionari brevi (somministrati face-
to-face da IRTA) a produttori con differenti colture, età e ubicazione nelle Terre 
dell’Ebro, selezionati secondo criteri di eterogeneità interna e prossimità ai centri 
sperimentali (Fusar Poli et al., 2025). 
3. Etnografia estesa e multilivello (Burawoy, 1998; Marcus, 1995) nel territorio 
delle Terre dell’Ebro: due campagne di campo fra marzo e luglio 2024 hanno 
prodotto 48 colloqui complessivi, di cui 22 interviste in profondità; le restanti 
interviste semi-strutturate hanno coperto tecnici agronomi ed esperti locali (alcuni 
esiti di questo lavoro sono stati presentati in questa rivista: si vedano Fontefrancesco 
& Fusar Poli 2024, 2025). 

I materiali raccolti in questo percorso (e.g. pubblicazioni, diari di campo, 
audio, foto) sono stati codificati individuando nuclei tematici ricorrenti (e.g. valori, 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 13  

bisogni, pratiche, tensioni), poi messi in relazione mediante un approccio 
interpretativo multilivello (Burawoy, 1998; Marcus, 1995) per permettere, da un lato, 
una triangolazione tra gli esiti della revisione della letteratura (fase 1) e quelli della 
rilevazione qualitativa (fase 2) e dell’indagine di terreno (fase 3) al fine di mitigare 
gli eventuali pregiudizi o errori interpretativi legati ad una breve permanenza sul 
terreno e di restituire un quadro dinamico delle relazioni che governano la resilienza 
agricola delle Terre dell’Ebro. Il processo di analisi è stato scandito attraverso un 
processo che si è articolato in cinque fasi distinte (Tab. 2) mirato a restituire una 
narrazione capace di rendere  la densità valoriale e affettiva del contesto analizzato  
 
Tabella 2 Fasi di costruzione della mappa etica 
Fase Tecniche/Strumenti Funzione nel processo 

Raccolta dati Colloqui semi-strutturati, 
diari di campo, osservazione 
partecipante. 

Individuare valori, bisogni, pratiche e tensioni 
ricorrenti. 

Codifica Analisi tematica, codifica 
aperta e assiomatica. 

Trasformare narrazioni e note etnografiche in 
nuclei tematici comparabili. 

Attestazione visuale Fotografie dei paesaggi 
mostrati dagli interlocutori 
per la loro estetica. 

Dare consistenza spaziale e simbolica alle 
relazioni. 

Narrazione Trascrizioni di interviste, 
estratti etnografici, storie di 
vita. 

Restituire la densità etica e affettiva delle 
mappe, non riducibili a soli dati visuali. 

Sintesi finale Mappa etica come 
costruzione processuale 
(linee, percorsi, 
connessioni). 

Rendere visibili le forze sociali, morali e 
simboliche che plasmano il paesaggio agricolo. 

 
 
Le Terre dell’Ebro 
 
Il presente studio si è concentrato sulle Terre dell’Ebro, situate a sud della Catalogna. 
Si tratta di una Riserva della Biosfera riconosciuta dall’UNESCO, caratterizzata da 
un’ampia diversità di paesaggi che includono il litorale mediterraneo, le zone umide 
del Parco Naturale del Delta dell’Ebro e i rilievi montuosi del Parco Naturale dei 
Ports. 

Il territorio ha una vocazione fortemente agricola, in cui la risicoltura 
rappresenta la principale produzione, assieme alla produzione di agrumi, olivi, pesca 
e acquacoltura (Fig. 1). 
 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 14  

Figura 1: Localizzazione del territorio della ricerca. 

 
 

Il paesaggio del presente e l’assetto socio-produttivo delle Terre dell’Ebro 
sono il risultato di profonde trasformazioni occorse nell’ultimo secolo. L’intervento 
antropico, in particolare la costruzione di dighe e bacini idrici lungo il corso del fiume 
a partire dagli anni Sessanta (Fontefrancesco & Fusar Poli 2024), ha indotto una 
drastica riduzione dell’apporto sedimentario, innescando processi di regressione 
costiera e di salinizzazione dei suoli. Contestualmente, si è assistito a 
un’intensificazione agricola favorita dall’implementazione di una capillare rete 
irrigua. Tale specializzazione produttiva, pur avendo consolidato l’economia locale, 
ha generato significative esternalità ambientali, quali la perdita di habitat umidi e una 
crescente vulnerabilità sistemica agli shock climatici ed ecologici, mettendo in 
evidenza le intrinseche contraddizioni di un modello agricolo idrovoro e altamente 
specializzato. 

Questo territorio è popolato da una molteplicità di attori. Tra questi figurano 
agricoltori di piccola e media scala, cooperative, tecnici agronomi, enti di ricerca, 
lavoratori migranti, attori istituzionali a vari livelli (dalla Generalitat de Catalunya 
alla Commissione Europea) e investitori esterni. Ogni attore opera secondo 
razionalità distinte, generando linee di tensione che attraversano l’intera arena. Come 
si è illustrato in un precedente contributo (Fontefrancesco e Fusar Poli, 2025), queste 
possono definirsi su assi diversi:  

Terre 
dell’Ebro 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 15  

• Conservazione vs. Innovazione: lo scontro tra la difesa di pratiche considerate 
tradizionali e l’adozione di nuove tecnologie o modelli produttivi. 
• Logiche Ecologiche vs. Logiche di Mercato: la contrapposizione tra la 
resilienza ecologica del territorio e le pressioni per la massimizzazione del 
rendimento economico. 
• Modelli Familiari vs. Agroindustria: la crescente penetrazione di capitali 
esterni e logiche finanziarie trasforma la terra da bene comunitario a mero asset, 
minacciando il modello di agricoltura familiare. 
• Locale vs. Globale: le normative sovranazionali, come la strategia europea 
“Farm to Fork”, vengono spesso percepite come direttive astratte e 
decontestualizzate, generando frustrazione e strategie di resistenza o rielaborazione 
da parte dei produttori locali. 

Queste dinamiche sono ulteriormente complicate da sfide strutturali quali la 
crisi del ricambio generazionale, l’invecchiamento della popolazione agricola, i 
fenomeni di deagrarizzazione e i cambiamenti climatici, che pongono interrogativi 
profondi sulla sostenibilità a lungo termine del settore.  

In questo campo (Bourdieu 1979) si muovono gli attori, dando vita a 
fenomeni di trasformazione dei saperi e profonda tensione rispetto a sistemi valoriali 
che animano. In particolare, i protagonisti del mondo agricolo danno vita a 
“modernità multiple” (Eisenstadt, 2000) in cui coesistono pratiche eterogenee di cui 
questa mappa etica cerca di tracciare i contorni partendo dai protagonisti del mondo 
rurale e dalle loro prospettive (Viveiros de Castro, 1998) sul mondo. 
 
 
Tracciare la mappa 
 
La mappa etica delle Terre dell’Ebro si dipana a partire dall’individuazione dei suoi 
attori principali, gli agricoltori. È sicuramente una scelta arbitraria, laddove altri punti 
di accesso al paesaggio possono essere scelti: dai prodotti (Tsing, 2015) alle 
architetture (Stewart 1999). D’altra parte, un territorio non è una semplice cornice 
visiva, ma il risultato sedimentato delle pratiche, delle memorie e delle intenzioni di 
chi lo abita e lo lavora. In tal senso Tim Ingold (2000) ha parlato di “storia 
materializzata”, un registro durevole delle vite e delle opere delle generazioni che si 
sono succedute, che gli agricoltori, attraverso il loro lavoro quotidiano, “iscrivono” 
nel terreno, facendone luogo carico di significato. Come ricorda Eric Wolf, sono 
l’esperienza diretta e il loro “sapere pratico” (Wolf, 1966) a costituire la trama 
fondamentale su cui si innestano le visioni e gli interessi di tutti gli altri attori. Da qui 
discende la scelta di partire proprio dai pagesos, dai contadini e dalle loro prospettive. 

L’Istituto di Statistica della Catalogna (Idescat) rileva che nel 2024 il settore 
primario impiegava circa 5.000–5.500 persone, corrispondenti al 7–8% della 
popolazione locale. Questi lavoratori si distinguono per l’elevata età anagrafica: l’età 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 16  

media dei titolari di aziende è di 62 anni e oltre il 40% supera i 65 anni. Ne emerge 
un profilo in cui gli agricoltori anziani si configurano come attori centrali della 
mappa, portatori di saperi storici e tecnici sedimentati nel tempo. I loro racconti 
rievocano la gelata del 1957, le potature miracolose che salvarono gli ulivi e le cure 
apprese osservando e controllando le piante per una vita intera. Il loro sapere pratico 
– fatto di innesti, trappole artigianali e una complessa dinamica di fiducia e sfiducia 
nei fitosanitari chimici, costruita tra le spinte modernizzatrici del franchismo e della 
rivoluzione verde (Fontefrancesco & Fusar Poli, 2024) – funge oggi da pietra miliare 
etica e tecnica per intere famiglie e aziende. Questo ruolo è rafforzato dal 
riconoscimento sociale della figura dei padri e dei nonni, raramente messo in 
discussione dalle generazioni successive. 

A fianco loro si trova la presenza giovanile minoritaria, spesso divisa tra il 
desiderio di innovare in senso ecologico e le barriere economiche che ostacolano 
l’abbandono di metodi chimici, percepiti come più sicuri e redditizi. Molti giovani, 
specialmente gli under-40 che beneficiano di contributi pubblici, sperimentano 
tecniche biologiche e naturali su piccole parcelle o si dedicano a produzioni di 
nicchia, denunciando però la mancanza di mercati dedicati e la scarsa valorizzazione 
del loro lavoro, profilando un primo fronte di conflitto e tensione che solca la mappa 
in chiave di contrapposizione generazionale. 

Giovani e più anziani pagesos, non sono le uniche voci e prospettive che il 
territorio esprime. Marginalizzate, infatti, si trovano le esperienze e le vite dei 
lavoratori stagionali provenienti da Nord Africa, India, Pakistan e Bangladesh. Sono 
presenze indispensabili per la raccolta, ma socialmente neglette. Se da un lato la loro 
manodopera garantisce la continuità delle produzioni, dall’altro le condizioni 
contrattuali precarie li rendono invisibili e facilmente sostituibili. Molti imprenditori 
locali lamentano una “de-professionalizzazione” del settore, mentre raramente 
riconoscono le competenze pratiche di questi lavoratori. Esistono eccezioni, con 
contratti più equi e percorsi di integrazione, ma la tensione tra dipendenza economica 
ed esclusione sociale rimane una linea di frattura centrale. 

All’opposto dello spettro del riconoscimento sociale, il mondo rurale 
dell’Ebro vede la presenza degli agronomi. Essi agiscono come mediatori tra sapere 
scientifico ed esigenze contadine. Il loro parere è spesso decisivo nelle scelte 
produttive, ma essi stessi si trovano a navigare tra una normativa europea sempre più 
restrittiva, la scarsità di principi attivi autorizzati e le aspettative degli agricoltori. Che 
operino come consulenti indipendenti o all’interno di cooperative, devono 
costantemente bilanciare logiche di mercato, sostenibilità ecologica e pragmatismo 
quotidiano, diventando figure cruciali ma anche vulnerabili. 

Dal punto di vista dei soggetti giuridici che caratterizzano l’economia locale, 
le aziende agricole a conduzione familiare rappresentano la spina dorsale 
dell’agricoltura del territorio, incarnando un modello che intreccia produzione 
agricola, identità culturale e gestione del territorio. Il loro ruolo va ben oltre la 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 17  

semplice coltivazione, configurandosi come un presidio fondamentale per la stabilità 
ecologica e sociale della regione. Sono per lo più di piccola estensione, con 10-20 
ettari di coltivo. Se questa frammentazione da un punto di vista economico limita le 
possibilità di rafforzare direttamente le loro performance produttive, essa è altresì la 
garanzia di una gestione capillare del territorio, che mantiene attivi canali, argini e 
risaie. 

Anche per far fronte ai problemi di carattere economico delle imprese, sul 
territorio si sono diffuse le cooperative agricole che dagli inizi del XX secolo 
(Garrido Herrero, 2003) rappresentano una delle principali forme di aggregazione 
imprenditoriale. Storicamente un pilastro di mutuo sostegno, oggi esse attraversano 
una fase di crisi. L’età avanzata dei soci e la difficoltà nel ricambio generazionale ne 
limitano la capacità di innovazione, mentre i tentativi di introdurre linee biologiche 
creano spesso tensioni interne. Nonostante ciò, rimangono un nodo fondamentale per 
i piccoli produttori, offrendo protezione contro il potere dei grandi grossisti. Ogni 
assemblea diventa un’arena di negoziazione tra giovani innovatori e soci anziani, 
ridisegnando continuamente i confini della comunità. 

D’altro canto, soprattutto negli ultimi decenni, il paesaggio imprenditoriale 
locale ha visto la sempre maggiore presenza di imprese agroindustriali e investitori 
privati esterni alla storia profonda del territorio e che vi si avvicinano secondo una 
logica puramente finanziaria. L’acquisto di terreni come asset speculativi o la loro 
conversione turistica esercitano una forte pressione sui piccoli produttori.  

Oltre al ruolo delle imprese, lo sviluppo agricolo si lega all’opera delle 
istituzioni. Dal governo catalano all’Unione Europea, sono percepite come attori 
potenti ma distanti. Le politiche comunitarie (PAC) sono vissute in modo 
ambivalente: i sussidi sono vitali, ma le restrizioni sui fitofarmaci e la burocrazia 
sono viste come punitive. Molti denunciano una “partita truccata”, in cui l’Europa 
impone regole severe ai produttori locali senza controllare con lo stesso rigore le 
importazioni extra-comunitarie. Tuttavia, i progetti sperimentali che uniscono centri 
di ricerca e agricoltori mostrano che la relazione con le istituzioni può anche 
trasformarsi in una risorsa per l’innovazione. 

Se l’analisi dei diversi attori che operano nelle Terre dell’Ebro permette di 
delineare il campo e suggerisce quali possano essere alcune delle principali tensioni 
che lo attraversano, è attraverso lo studio di quelli che Bronisław Malinowski definì 
gli “imponderabilia della vita reale” (1922), ovvero i gesti minuti, le scelte quotidiane 
e le pratiche materiali, che la mappa etica si compone. Il paesaggio agricolo, così 
come il singolo appezzamento di terra, non è solo un’arena di interessi contrapposti, 
ma un testo che prende forma nelle azioni più ordinarie dando contezza dei regimi di 
valore (Graeber, 2001), delle conoscenze e delle agency locali.  

Ed è proprio in questa trama minuta di pratiche, dal gesto lento dell’anziano 
che spruzza l’oliveto o la scelta del giovane di portare avanti le coltivazioni di 
famiglia, che prende corpo l’amor a la tierra (Escalera-Reyes, 2013; 2020), 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 18  

sentimento affettivo che spinge a restare malgrado crisi e spopolamento e prendersi 
cura della storia familiare, del territorio e della propria dignità di lavoratore. Questo 
amore, tuttavia, può avere manifestazioni molto differenti, connesse a sistemi 
valoriali che si aggrumano attorno al concetto di sostenibilità che possono aver 
traiettorie confliggenti. “Un terreno ordinato è prova della virtù del suo proprietario”, 
sostengono diversi produttori storici: l’assenza di erba attorno ai tronchi comunica 
disciplina, laboriosità e rispetto, soprattutto per le generazioni più anziane. Per molti 
giovani, al contrario, il manto erboso è invece segno di biodiversità e innovazione; ne 
deriva un conflitto simbolico in cui la stessa zolla d’erba può valere come indizio di 
pigrizia o di sostenibilità. Così, le scelte che regolano l’adozione di pesticidi chimici, 
biopesticidi industriali, biopesticidi autoprodotti, trappole alimentari o ferormoniche e 
un’ampia gamma di altri rimedi per la protezione del raccolto rispondono 
paradossalmente in maniere differenti seppure mossi dalla stessa motivazione di 
responsabilità nei confronti delle proprie piante, della necessità di ridurre i costi e di 
distinguersi sul mercato. Questi obiettivi entrano spesso in frizione tra di loro: ordine 
contro biodiversità, efficienza contro cura, autonomia contro regolazione esterna. 
Così, stagione dopo stagione, le soggettività negoziano etiche e prassi dando forma al 
paesaggio in un mosaico rurale in rapida trasformazione e in relazione con i bisogni 
materiali e simbolici di ciascun attore alimentando tensioni ma anche aperture a 
nuove soluzioni. 

Queste aperture seguono una diversa logica rispetto a quello dell’amor a la 
tierra. In un contesto di imprenditoria familiare, infatti, le scelte sono prese 
confrontandosi sul piano della ricerca della sicurezza per sé e la propria famiglia e del 
proprio terreno; una sicurezza che in prima battuta è sempre economica nei racconti 
degli informatori. Per garantire i bilanci, i pagesos sono spinti a trasformare le loro 
pratiche, propendendo però per mantenere le sicurezze offerte da strumenti 
agronomici efficaci e comprensibili e, quando questi scarseggiano, ricorrono a forme 
di diversificazione multifunzionale (turismo rurale, servizi agricoli, artigianato) che 
garantiscano un secondo reddito senza snaturare l’identità contadina. L’incertezza 
economica è addotta come primo motivo frenante il ricambio generazionale. A essa si 
affiancano necessità spesso irrisolte dei più giovani, tra cui le difficoltà nell’accesso 
al credito e le convenzioni lavorative percepite come molto impegnative e 
totalizzanti, che scoraggiano l’innovazione biologica o rigenerativa. Molti chiedono 
percorsi formativi dedicati, mentorship e spazi decisionali nelle cooperative per non 
“ereditare soltanto debiti e vincoli”. I tecnici agronomi, dal canto loro, chiedono 
frequentemente una maggior chiarezza normativa e la garanzia di accesso a principi 
attivi adeguati a far fronte ai parassiti che minacciano i raccolti. I tecnici invocano 
anche un dialogo più stretto con la ricerca pubblica per testare biopesticidi ed altri 
rimedi fitosanitari realmente spendibili sul campo in un contesto spesso limitato 
dall’azione e dalle ambizioni dei commercianti e grossisti, che ricercano 
principalmente margini di profitto, spazi di mercato, fidelizzazione ed esclusività da 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 19  

parte del cliente disegnando un quadro in cui le rispettive aspettative di successo e 
modernità (Ferguson, 1999) diventano elementi di frizione nel sistema. Agli occhi 
degli intervistati, le istituzioni pubbliche si mostrano insensibili a tali dinamiche, 
limitandosi a perseguire standard produttivi e commerciali pensati per assicurare la 
tutela del consumatore finale e il rispetto di regolazioni sanitarie e ambientali sempre 
più rigorose.  

La mappa che emerge è quella in cui le istanze e gli orientamenti etici 
raramente coincidono: la richiesta di stabilità dei prezzi dei contadini si scontra con 
l’esigenza di flessibilità dei trader; la necessità dei tecnici di nuovi fitofarmaci cozza 
con l’obiettivo istituzionale di ridurne l’uso; il desiderio dei giovani di innovare 
incontra la prudenza degli anziani. Tuttavia, proprio dove i bisogni si sovrappongono 
– ad esempio nella ricerca di filiere più trasparenti o di modelli di certificazione che 
premino la qualità locale – si aprono spazi di potenziale trasformazione capaci di 
ridefinire l’arena agricola, traducendosi in pratiche molteplici e plurali, irriducibili a 
opposizioni binarie di bene e male, giusto e sbagliato.  

Infatti, la pratica agricola si configura molto più complessa dell’opposizione 
tra agricoltura convenzionale e agricoltura biologica. Si tratta infatti di un continuum 
che va dall’uso di fitosanitari di sintesi alla sperimentazione di alternative di diversa 
provenienza, mostrando come ogni scelta tecnica sia, al tempo stesso, un gesto 
economico, estetico e politico. Molti coltivatori e tecnici continuano a utilizzare 
prodotti chimici convenzionali, pur lamentando il progressivo ritiro dei principi attivi 
e la necessità di “fare il contrario di ciò che insegnano all’università”, con il rischio di 
sviluppare resistenze parassitarie o incorrere in sanzioni. Accanto a questa linea 
conservatrice, si afferma un pluralismo di soluzioni ecologiche: dai biopesticidi a 
base di Neem, Bacillus o Beauveria disponibili nei negozi specializzati, alle miscele 
autoprodotte pensate per ridurre la dipendenza dal mercato, fino alle trappole 
alimentari e feromoniche, sia industriali sia artigianali. 

Infine, un ulteriore piano su cui si sviluppa la mappa è quello della 
valorizzazione, intesa come il desiderio di preservare e promuovere i patrimoni 
bioculturali locali. Di fronte a questo obiettivo, l’imperativo economico sembra 
essere in qualche modo frenato. Un esempio emblematico è la relazione con gli ulivi, 
specialmente se millenari, della varietà Farga, considerata la più antica e tipica delle 
Terre dell’Ebro. Questi ulivi diventano risorsa identitaria e leva turistica perché 
assumono un ruolo particolare nel paesaggio locale e nell’immaginario della regione, 
diventando oggetto per la narrazione ed il confronto con il mondo extra-locale, 
diventando meta di visite guidate, nonché della creazione di un prodotto distinto da 
quello di massa e protetto da marchi di qualità e origine capaci nuovamente di 
raccontare e tramandare storie, leggende e narrazioni identitarie di generazione in 
generazione. D’altro canto, anche questa tensione non è unidirezionale e pienamente 
condivisa dagli attori locali. Infatti, in taluni casi, i produttori d’olio sostituiscono le 
piante considerate obsolete con impianti intensivi e più redditizi, laddove le strategie 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 20  

creative di accesso alle sovvenzioni si concretizzano nell’attivazione di micro-
progetti: restaurare un muretto a secco o piantare fiori lungo il confine del campo è 
talvolta più premiato che curare gli alberi secolari, anche se tali strategie suscitano 
critiche e dibattiti sull’equità dei criteri di valore. Infine, la diversificazione 
produttiva, affianca la produzione primaria, generando redditi aggiuntivi e 
ridefinendo l’identità contadina in senso pluri-attivo. 
 
 
Leggere la mappa 
 
La mappa etica delle Terre dell’Ebro, una volta dispiegata, si rivela molto più di una 
semplice cartografia di attori e interessi: è la trama di un paesaggio morale scritto con 
i gesti quotidiani del lavoro agricolo. Lungi dal restituire una visione del mondo 
dicotomica, in cui si distinguono chiaramente il bene e il male, essa ci offre un 
aggregato complesso di forze e di linee che traducono sul campo i concetti teorici 
discussi in apertura. La mappa diventa così la prova tangibile di come le azioni 
economiche siano, in realtà, profonde azioni morali, dove ogni scelta tecnica è al 
contempo un posizionamento etico. Le tensioni che la attraversano non sono semplici 
divergenze operative, ma espressione di “economie morali” in conflitto, come 
teorizzato da James C. Scott (1976), in cui diverse concezioni di giustizia, sicurezza e 
benessere si scontrano, dando forma al suolo, alle piante e alle relazioni umane. 
L’analisi di queste forze rivela dinamiche ricorrenti, veri e propri vettori che 
orientano la vita nell’arena agricola. 

La prima grande linea di tensione si manifesta nella polarità tra conformità e 
disobbedienza. Questa non è una semplice scelta tra legalità e illegalità, ma un 
profondo dilemma morale che ogni agricoltore affronta. Da un lato, troviamo l’etica 
della conformità, spesso incarnata dagli agricoltori più anziani e dai soci storici delle 
cooperative. Per loro, allinearsi alle stringenti regole della Politica Agricola Comune 
o alle decisioni della maggioranza non è un atto di sottomissione passiva. Al 
contrario, è l’espressione di un’etica basata sulla “sicurezza prima di tutto” (safety-
first): i sussidi sono vitali per la sopravvivenza di aziende familiari frammentate e la 
coesione della cooperativa è vista come l’ultimo baluardo contro il potere 
schiacciante dei grandi grossisti. Rispettare le norme, anche quando percepite come 
punitive o decontestualizzate, diventa un atto morale volto a preservare la stabilità 
economica e l’unità della comunità. Sul versante opposto si colloca un’articolata etica 
della disobbedienza. Un giovane agricoltore che sperimenta miscele autoprodotte o 
che costruisce trappole artigianali per i parassiti non sta semplicemente cercando di 
tagliare i costi. Sta mettendo in atto quelle che Scott definirebbe le “armi dei deboli”: 
forme di resistenza quotidiana che rivendicano autonomia e sapere pratico di fronte a 
una burocrazia impersonale. In queste azioni si esercita l’agency degli attori locali, i 
quali, sentendosi intrappolati in una “partita truccata” dall’Unione Europea, 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 21  

rinegoziano i margini del possibile, trasformando un gesto tecnico in una 
dichiarazione d’indipendenza. 

La seconda dinamica fondamentale è l’oscillazione continua tra cooperazione 
e frammentazione. Le cooperative agricole, nate come pilastri di un’economia 
profondamente radicata (embedded) nel tessuto sociale locale, oggi vivono una 
profonda crisi. Come notava Mark Granovetter (1985), le relazioni economiche non 
sono mai transazioni astratte, ma sono immerse in reti di fiducia e interdipendenza. 
Oggi, queste reti sono sotto stress. L’invecchiamento dei soci, la pressione costante 
sui prezzi imposta dai mercati globali e la comparazione ossessiva dei rendimenti 
come metro del valore di un agricoltore stanno erodendo i legami solidaristici, 
spingendo verso una frammentazione competitiva. Eppure, mentre questa forma 
storica di embeddedness si logora, se ne creano di nuove. Emergono micro-alleanze 
informali, spesso facilitate dalla tecnologia: giovani innovatori che si scambiano dati 
sugli esperimenti con i biopesticidi tramite gruppi di messaggistica o agricoltori che 
collaborano direttamente con i centri di ricerca per testare nuove soluzioni. 
L’economia non si sta completamente “separando” (disembedding) dalla sua matrice 
sociale, come temeva Polanyi; piuttosto, si sta “ri-radicando” (re-embedding) in 
nuove configurazioni, più agili e selettive, dimostrando la perenne necessità di 
fondare l’azione economica su legami di fiducia. 

Infine, la mappa è attraversata dai confini morali dell’inclusione e 
dell’esclusione, che definiscono chi appartiene alla comunità e chi ne è estraneo. In 
senso prospettivista, come insegna Viveiros de Castro (1998), ogni attore traccia una 
propria mappa etica, costruendo un mondo con un “dentro” e un “fuori” ben definiti. 
Il “dentro” coincide con un “noi” che include le famiglie radicate sul territorio, le 
imprese agricole locali, le varietà autoctone come gli ulivi millenari della Farga e 
persino i parassiti storici, parte integrante del paesaggio. Il “fuori” è un contenitore 
eterogeneo e spesso minaccioso: i produttori agricoli d’oltremare, i grossi investitori 
che vedono la terra solo come un asset finanziario, le istituzioni europee percepite 
come distanti, e i parassiti esogeni arrivati con i commerci globali. I lavoratori 
migranti occupano uno spazio ambiguo e doloroso in questa mappa: economicamente 
indispensabili per la sopravvivenza del sistema, ma socialmente esclusi e mantenuti ai 
margini del “noi”.  

La divisione morale si manifesta in modo potente nell’estetica del paesaggio. 
Nella prospettiva di un agricoltore anziano, il terreno ripulito dalle erbacce è il segno 
tangibile della dedizione e del rispetto verso la terra, una dimostrazione di disciplina 
che affonda le radici in una lunga tradizione di lavoro agricolo. Per i giovani che si 
avvicinano all’agricoltura rigenerativa, invece, quello stesso tappeto di erbe 
spontanee non è indice di trascuratezza, ma una risorsa preziosa: testimonia la vitalità 
del suolo, la presenza di biodiversità e la possibilità di sperimentare forme di 
coltivazione innovative. Non stanno semplicemente esprimendo opinioni diverse: 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 22  

stanno abitando mondi diversi, dove la stessa zolla di terra assume significati etici 
opposti. 

Queste traiettorie morali non restano parallele, ma si intrecciano generando 
effetti imprevisti e dinamici. Lo scetticismo verso l’UE alimenta movimenti localisti 
che riscoprono il valore patrimoniale degli ulivi secolari; l’autoproduzione di 
fitofarmaci, nata come disobbedienza, diventa un sapere condiviso che crea nuove reti 
di cooperazione. È in questa “giostra prospettica”, in questa continua rinegoziazione 
tra norme e bisogni, tradizione e futuro, che si esercita la forza trasformativa degli 
agricoltori delle Terre dell’Ebro. Comprendere questa densa trama ha un’utilità 
applicata cruciale. Per i decisori politici, questa mappa è uno strumento per capire 
perché le politiche universali falliscono, offrendo la possibilità di disegnare interventi 
più giusti e contestualizzati. Per i tecnici e gli attori dello sviluppo, è una guida per 
navigare i conflitti e identificare alleanze, promuovendo innovazioni che siano 
socialmente ed ecologicamente sostenibili. Per la comunità stessa, infine, la mappa 
può funzionare come uno specchio, uno strumento di dialogo per superare le fratture 
e immaginare collettivamente un futuro possibile. Non è un tracciato definitivo, ma 
un invito a riconoscere, nel più piccolo gesto agricolo, la possibilità di un’altra 
agricoltura. 
 
 
Il valore di una mappa 
 
La mappatura etica ed etnografica delle Terre dell’Ebro ha messo in luce un’arena 
agricola che si rivela essere molto più di uno spazio produttivo: è un campo morale 
denso, attraversato da soggettività ibride, valori concorrenti e una costante capacità di 
adattamento creativo. Il paesaggio rurale ebrense non è uno spazio unitario, ma una 
trama fitta di relazioni in cui le grandi questioni teoriche, poste in apertura del saggio, 
trovano una vivida incarnazione. L’analisi sul campo ha confermato in modo 
inequivocabile la premessa fondamentale: l’economia locale non è affatto “separata” 
(disembedded) dalla sua matrice sociale, come nella critica di Polanyi, ma 
profondamente radicata (embedded) in essa. Questa si manifesta attraverso le tensioni 
che definiscono la mappa stessa, dimostrando che ogni azione economica è, 
intrinsecamente, un’azione morale. 

Le forze osservate – la dialettica tra conformità normativa e disobbedienza 
pragmatica, l’oscillazione tra cooperazione solidale e frammentazione competitiva, e i 
confini morali tra inclusione rivendicata ed esclusione sistemica – non sono altro che 
la manifestazione empirica di “economie morali” in conflitto, come teorizzato da 
James C. Scott (1976). L’anziano agricoltore che si adegua alle norme PAC per un 
senso di responsabilità comunitaria e il giovane che autoproduce biopesticidi come 
atto di resistenza, non stanno compiendo semplici scelte tecniche, ma stanno agendo 
secondo logiche morali distinte. Stanno mettendo in campo le “armi dei deboli”, 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 23  

negoziando la propria agency all’interno di strutture di potere più ampie. Allo stesso 
modo, le reti di fiducia che si creano e si disfano, erodendo le cooperative storiche ma 
dando vita a nuove micro-alleanze, dimostrano come l’embeddedness non sia una 
condizione statica, ma un processo dinamico e continuo. 

In questo quadro, la giostra prospettica emerge non solo come una metafora 
della precarietà, ma come il concetto operativo chiave per comprendere la realtà 
dell’Ebro. Ogni attore occupa una posizione mutevole da cui osserva e agisce il 
mondo secondo una propria mappa etica. La stessa zolla d’erba può essere, da diverse 
prospettive, un segno di pigrizia o di innovazione; la stessa norma europea, un 
legaccio o una transizione ecologica necessaria. La mappa etica, quindi, non ci 
restituisce una verità oggettiva, ma ci invita a cogliere la pluralità di questi mondi, 
come suggerito da Viveiros de Castro (1998), e la loro costante interazione. 

Il contributo di questo pezzo, e il valore del suo approccio, risiede proprio qui. 
Per altri ricercatori o operatori interessati allo sviluppo rurale, intraprendere 
un’analisi simile significa superare il fallimento delle politiche “top-down”, che 
spesso si scontrano con una “resistenza” locale incompresa. Questo studio dimostra 
che ciò che appare come resistenza è spesso un’azione radicata in una logica morale 
coerente. Un’indagine quantitativa potrebbe registrare dati, ma solo l’etnografia può 
svelare il “perché” dietro le azioni, il significato che gli attori attribuiscono alle 
proprie scelte. Comprendere questo “perché” permette di progettare interventi più 
efficaci e resilienti, capaci di dialogare con i sistemi di valore locali invece di imporsi 
su di essi. Rifiutare di trattare le comunità rurali come semplici destinatari di 
politiche, e riconoscerle invece come soggetti morali complessi, non è un lusso 
accademico, ma una necessità strategica per chiunque voglia promuovere uno 
sviluppo che sia davvero sostenibile, giusto ed equo. La mappa etica, lungi dall’essere 
un tracciato definitivo, diventa così un invito a restare in ascolto e a riconoscere, nel 
gesto agricolo più piccolo, la possibilità di un’altra agricoltura, capace di pensare il 
futuro a partire dai margini. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 24  

Bibliografia 
 
Boas, F. (1920). The methods of ethnology. American Anthropologist, 22(4), 311–
321. https://doi.org/10.1525/aa.1920.22.4.02a00010 
Bourdieu, P. (1984). Distinction: A social critique of the judgement of taste (R. Nice, 
Trans.). Harvard University Press. (Opera originale pubblicata 1979) 
Bourdieu, P. (2004). Science of science and reflexivity (R. Nice, Trans.). Polity Press. 
(Opera originale pubblicata 2001) 
Bourdieu, P. (2005). The social structures of the economy (C. Turner, Trans.). Polity 
Press. (Opera originale pubblicata 2000) 
Burawoy, M. (1998). The extended case method. Sociological Theory, 16(1), 4–33. 
https://doi.org/10.1111/0735-2751.00040 
Chambers, R. (1994). The origins and practice of participatory rural appraisal. World 
Development, 22(7), 953–969. https://doi.org/10.1016/0305-750X(94)90141-4 
Clifford, J., & Marcus, G. E. (Eds.). (1986). Writing culture: The poetics and politics 
of ethnography. Berkeley: University of California Press. 
Cohen, D. (2014). Homo Economicus: the (lost) prophet of modern times. Polity 
Press.  
Cresswell, T. (2004). Place: A short introduction. Blackwell. 
Eisenstadt, S. N. (2000). Multiple modernities. Daedalus, 129(1), 1–29. 
https://www.jstor.org/stable/20027613 
Escalera-Reyes, J. (2013). Amor a la tierra. Identidades colectivas y resiliencia de los 
socioecosistemas. In E. Ruiz Ballesteros & J. L. Solana Ruiz (Eds.), Complejidad y 
ciencias sociales (pp. 333–376). Universidad de Huelva. 
Escalera‑Reyes, J. (2020). Place attachment, feeling of belonging and collective 
identity in socio‑ecological systems: Study case of Pegalajar (Andalusia‑Spain). 
Sustainability, 12(8), 3388. https://doi.org/10.3390/su12083388  
Fassin, D. (2008). Beyond good and evil? Questioning the anthropological discomfort 
with morals. Anthropological Theory, 8(4), 333–344. https://doi.org/10.1177/ 
1463499608096642 
Favole, A. (2024). Antropologia del paesaggio: Corpi, segni e poteri della natura. 
Raffaello Cortina. 
Ferguson, J. (1999). Expectations of modernity: Myths and meanings of urban life on 
the Zambian Copperbelt. University of California Press. 
Fontefrancesco, M. F. & Fusar Poli, E., (2024). Dipanare un paesaggio tossico. Il 
caso studio del paesaggio d’acqua del Delta dell’Ebro. Dada, 14(2), 7–34.  
Fontefrancesco, M. F. & Fusar Poli, E., (2025). Mappe etiche e pratiche 
agronomiche: Un’indagine etnografica su paesaggi agricoli, agency e tensioni 
culturali nel mondo rurale catalano. DADA, 1(1), 7–30. 
Fusar Poli, E., Campos, J. M., Martínez Ferrer, M. T., Rahmouni, R., Rouis, S., 
Yurtkuran, Z., & Fontefrancesco, M. F. (2025). The difficult decision of using 

https://www.jstor.org/stable/20027613
https://doi.org/10.1177/


Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 25  

biopesticides: A comparative case-study analysis concerning the adoption of 
biopesticides in the Mediterranean region. Agriculture, 15(6), 640. 
https://doi.org/10.3390/agriculture15060640 
Garrido Herrero, S. (Ed.). (2003). Cooperativismo y economía social: perspectiva 
histórica [Número monográfico]. CIRIEC-España, Revista de Economía Pública, 
Social y Cooperativa, (44), 5–6. 
Geertz, C. (1973). The interpretation of cultures. New York: Basic Books. 
Geertz, C. (1983). Local knowledge: Further essays in interpretive anthropology. 
Basic Books. 
Graeber, D. (2001). Toward an anthropological theory of value: The false coin of our 
own dreams. Palgrave. 
Graeber, D. (2011). Debt: The First 5,000 Years. Melville House. 
Granovetter, M. (1985). Economic action and social structure: The problem of 
embeddedness. American Journal of Sociology, 91(3), 481–510. 
https://doi.org/10.1086/228311 
Grillo, E., & Rengifo, G. (2017). Recuperar el cariño. Ciudad de México, México: El 
Rebozo. 
Gudeman, S. (2001). The anthropology of economy: Community, market, and culture. 
Malden, MA; Oxford, UK: Blackwell Publishers 
Gudeman, S. F. (2005). Community and economy: economy’s base. In J. Carrier 
(Ed.), A Handbook of Economic Anthropology. Edward Eldar.  
Hann, C. (1980). Tázlár: A Village in Hungary. Cambridge University Press.  
Hann, C. (1985). A Village without Solidarity: Polish Peasants in Years of Crisis. 
Yale University Press.  
Hann, C. M., & Hart, K. (2011). Economic anthropology: History, ethnography, 
critique. Cambridge, UK: Polity Press 
Ingold, T. (2000). The perception of the environment: Essays on livelihood, dwelling 
and skill. Routledge. https://doi.org/10.4324/9780203466025 
Ingold, T. (2007). Lines: A brief history. London: Routledge. 
Kahila-Tani, M., Kyttä, M., & Geertman, S. (2019). Does mapping improve public 
participation? Exploring the pros and cons of using public participation GIS in urban 
planning practices. Landscape and Urban Planning, 186, 45–55. 
https://doi.org/10.1016/j.landurbplan.2019.02.019 
Jacobi J., Wambugu G., Ngutu M., AugstburgerH., Mwangi V., Llanque Zonta A., 
Otieno S., Kiteme B.P., Delgado Burgoa J.M.F., Rist S. (2019). Mapping food 
systems: A participatory research tool tested in Kenya and Bolivia. Mountain 
Research and Development, 39(1), R1–R11. https://doi.org/10.1659/MRD-
JOURNAL-D-18-00024.1 
Malinowski, B. (1922). Argonauts of the Western Pacific: An Account of Native 
Enterprise and Adventure in the Archipelagoes of Melanesian New Guinea. 
Routledge & Kegan Paul. 

https://doi.org/10.3390/agriculture15060640


Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 26  

Malinowski, B. (1935). Coral gardens and their magic (Vols. 1–2). London: Allen & 
Unwin. 
Marcus, G. E. (1995). Ethnography in/of the world system: The emergence of multi-
sited ethnography. Annual Review of Anthropology, 24, 95–117. 
Olivier de Sardan, J.-P. (1995). Anthropologie et développement: Essai en socio-
anthropologie du changement social. Karthala. 
Olivier de Sardan, J.-P. (2015). Epistemology, fieldwork and anthropology: A 
functionalist approach. Palgrave Macmillan. 
Özesmi, U., & Özesmi, S. L. (2004). Ecological models based on people’s 
knowledge: A multi-step fuzzy cognitive mapping approach. Ecological Modelling, 
176(1–2), 43–64. https://doi.org/10.1016/j.ecolmodel.2003.10.027 
Peluso, N. L. (1995). Whose woods are these? Counter-mapping forest territories in 
Kalimantan, Indonesia. Antipode, 27(4), 383–406. https://doi.org/10.1111/j.1467-
8330.1995.tb00286.x 
Polanyi, K. (1944). The Great Transformation: The Political and Economic Origins 
of Our Time. Farrar & Rinehart. 
Robbins, J. (2013). Beyond the suffering subject: Toward an anthropology of the 
good. Journal of the Royal Anthropological Institute, 19(3), 447–462. 
https://doi.org/10.1111/1467-9655.12044 
Sandel, M. J. (2012). What money can’t buy: The moral limits of markets. New York, 
NY: Farrar, Straus and Giroux. 
Scott, J. C. (1976). The moral economy of the peasant: Rebellion and subsistence in 
Southeast Asia. Yale University Press. 
Scott, J. C. (1985). Weapons of the weak: Everyday forms of peasant resistance. Yale 
University Press. 
Sedláček, T. (2011). Economics of good and evil: The quest for economic meaning 
from Gilgamesh to Wall Street. Oxford, UK: Oxford University Press. 
Sen, A. (1987). On ethics and economics. Oxford, UK: Blackwell. 
Stewart, K. (1996). A space on the side of the road: cultural poetics in an “other” 
America. Princeton University Press.  
Thrift, N. (2007). Non-representational theory: Space, politics, affect. London: 
Routledge. 
Tsing, A. L. (2015). The mushroom at the end of the world: On the possibility of life 
in capitalist ruins. Princeton University Press. 
UNISG & IRTA. (2024). Oltre le crisi: Strategie contadine per il futuro 
dell’agricoltura nelle Terre dell’Ebro [Rapporto interno non pubblicato]. Università 
di Scienze Gastronomiche. 
Viveiros de Castro, E. (1998). Cosmological deixis and Amerindian perspectivism. 
Journal of the Royal Anthropological Institute, 4(3), 469–488. https://doi.org/ 
10.2307/3034157 

https://doi.org/


Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 27  

Weber, M. (1965). L’etica protestante e lo spirito del capitalismo (T. Basile, Trad.). 
Milano, IT: Rizzoli. (Opera originale pubblicata 1904–1905) 
Wolf, E. R. (1957). Closed corporate peasant communities in Mesoamerica and 
Central Java. Southwestern Journal of Anthropology, 13(1), 1-18. 
http://www.jstor.org/stable/3629154. 
Wolf, E. R. (1966). Peasants. Englewood Cliffs, NJ: Prentice-Hall. 
Wolf, E. R. (1982). Europe and the people without history. Berkeley: University of 
California Press. 
Zigon, J. (2007). Moral breakdown and the ethical demand: A theoretical framework 
for an anthropology of moralities. Anthropological Theory, 7(2), 131–150. 
https://doi.org/10.1177/1463499607077295 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 28  

 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 29  

 

Interattività e museologia critica: un nuovo modello per il 
Museo Pitrè 
 
 
Loredana Bellantonio - Maria Costanza Trento 
 
 
Interactivity and critical museology: a new model for the Pitrè Museum 

Abstract 
The essay explores the contemporary challenges faced by the Sicilian Ethnographic Museum, 
inaugurated in 1910 and entrusted with preserving Sicilian folk traditions. The Museum, born from the 
vision of the renowned Palermo-based folklorist Giuseppe Pitrè, serves as a vast cultural archive with 
its collection of objects, customs, and traditions of the island, now threatened by rapid socio-economic 
changes. Following a brief overview of the difficulties encountered by its founder in realizing the 
project, the authors reflect on the contemporary challenges that demo-ethno-anthropological museums 
must confront to adapt to an evolving society. The potential of multimedia tools is analyzed, not only 
as a means of attracting a younger audience but also as a way to transform the museum into a 
laboratory of collective identity, capable of blending tradition and modernity through greater audience 
engagement and participation. 
Keywords: Museo Pitrè, engagement, material culture, museum interactivity, accessibility 
 
 
 
 
I. Il Museo di Giuseppe Pitrè1 
 
Il Museo Etnografico Siciliano di Palermo è tra i primi musei sorti in territorio 
italiano. Nato dall’impegno di Giuseppe Pitrè e inaugurato nel 1910, il museo fu 
concepito come un “archivio” in grado di documentare e preservare le tradizioni e i 
costumi dell’Isola in un periodo di grandi trasformazioni, in cui la modernità rendeva 
obsoleto il pur recente passato. 

Pitrè, nel Discorso inaugurale del Museo, evidenzia le condizioni storiche e 
sociali che costituirono l’input alla raccolta dei reperti:  
 
«Dopo il primo movimento dei fasci cominciò una certa reazione alla vita passata da 
parte dei meno abbienti e soprattutto dei contadini, e con essa una certa tendenza a 
smettere qualcosa di quello che era stato in uso fino allora. Ma un vero colpo di 
grazia agli oggetti della vita domestica è venuto con la emigrazione. La diminuzione 
sensibile di essi vuolsi attribuire al poco conto che ne fanno gl’immigrati, tornati 

 
1 Il presente saggio è stato pensato e articolato congiuntamente dalle due autrici. Nello specifico i 
paragrafi I e II sono di Loredana Bellantonio; i paragrafi III, IV e V sono di Maria Costanza Trento. 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 30  

evoluti e dispettosi di tutto ciò che loro ricordi il loro passato, ed alla quasi cessata 
produzione degli oggetti medesimi» (Pitrè, 2009: 247). 
 

È la consapevolezza che usi, costumi, credenze, tradizioni, sono storia; il 
rapido cambiamento sociale li travolge e perdendoli, scriveva Pitrè, si perde «gran 
parte del nostro passato»; pertanto, «se nessuno si adopera a serbarle a durevole 
ricordo […] noi non avremo la storia del popolo, delle genti, dei volghi» (Ibidem). La 
costituzione del Museo diviene, di conseguenza, un’iniziativa fondamentale per la 
conservazione della storia culturale popolare siciliana, così come, in altri settori, si 
era provveduto alla realizzazione di strutture atte a conservare “memorie” storiche, 
archeologiche, paleografiche e artistiche.  

Pitrè, a quel tempo, aveva già dato vita a buona parte della sua “Biblioteca 
delle tradizioni popolari siciliane”, pubblicando ventidue volumi su venticinque che 
costituiscono l’intera opera. Alla raccolta delle tradizioni orali dei siciliani, «ad 
verbum di ciò che essi raccontano, cantano, dicono, pensano, credono» doveva 
seguire la raccolta «di quello che essi usano» (Pitrè, 1978: 248) attraverso i musei 
etnografici.  Documentare la vita materiale del popolo siciliano, costituiva un 
imperativo categorico al quale Pitrè non si sottrasse, nonostante le grandi difficoltà.  

Nel 1881 Pitrè si era già dovuto misurare con la raccolta e la descrizione di 
oggetti della vita popolare siciliana approntando un Catalogo ragionato degli oggetti 
inviati all’Esposizione Industriale italiana di Milano, per la sezione “Industria 
casalinga e manifatture caratteristiche delle singole regioni d’Italia” (Pitrè, 1978). 
L’idea del museo però, secondo la testimonianza della figlia Maria, prese forma 
durante la prima Mostra Etnografiche siciliana, organizzata da Pitrè nel 1891-1892, 
per l’Esposizione Nazionale di Palermo (Maria D’Alia Pitrè,1995). Anche per questa 
Mostra venne pubblicato un Catalogo che accompagnava e illustrava gli oggetti. 
L’Esposizione ebbe tale successo che nel 1902 Pitrè fu incaricato dal Comitato per la 
“Esposizione agricola”, di una seconda Mostra, realizzata sempre a Palermo. Dopo la 
chiusura dell’Esposizione Nazionale del 1891-92, Pitrè «chiese al Comitato la 
cessione degli oggetti acquistati da esso per dar principio ad un “Museo Etnografico 
Siciliano». Altri oggetti, provenienti da collezioni di privati, insieme a quelli 
acquistati dal Comitato, avrebbero costituito «un bel nucleo per il Museo progettato» 
(D’Alia Pitrè,1955:168). Ma il Municipio non trovò una sede per il Museo tanto che, 
ancora nel 1908, Maria scriveva, in tono chiaramente polemico verso le istituzioni:  
 
«Nessun posto si è trovato che risponda a così utile scopo. Un giorno che al Dr. 
Lamberto Loria venne in mente di formare un “Museo di Etnografia Italiana”, in 
Firenze si trovò subito un posto e col posto un Signore che con generosità sapiente 
fece sua l’idea e ne aiutò l’attuazione; ed il Loria, con attività instancabile, si è recato 
più volte in Sicilia ad acquistare quel che gli è stata possibile per la documentazione 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 31  

della vita della regione siciliana. Altrettanto non si può dire, perché non si è fatto, 
della Sicilia per il Museo siciliano» (Ibidem). 
 

Gli ostacoli logistici e politici compaiono anche nelle lettere di Pitrè a 
Pasquale Villari, storico e politico di grande notorietà. Il Villari era legato da 
profonda stima e amicizia al Pitrè e si adoperò per fare ottenere al demologo 
riconoscimenti e attestazioni. Nelle lettere (Bruzzone, 2018) lo studioso lamentava la 
scarsa attenzione delle istituzioni verso il progetto. Nonostante ciò, Pitrè riuscì a 
concretizzare il suo sogno, dando vita a un’istituzione che non si limitava a 
collezionare oggetti, ma che aspirava a raccontare storie, valori e identità. Alla fine, 
dal Municipio della Città ottenne una sede che gli venne consegnata solo nel 1909: 
quattro stanze dell’ex Convento dell’Assunta, in Via Maqueda, nel centro storico di 
Palermo e, come ricordato, inaugurò il Museo nel 1910. Nel breve scritto redatto 
proprio in occasione dell’inaugurazione, Pitrè sottolineò il significato della sua opera, 
definendola un mezzo per «far rivivere il passato nel presente e preservarlo per il 
futuro». (Bellantonio, 2021: 49). Ovviamente, come già ricordato, la prospettiva di 
Pitrè era quella della sua epoca, ossia che i musei, anche quelli etnografici, 
costituissero degli “archivi” a tutela di un passato recente ma in via di dissoluzione.  

Ancora oggi un tratto distintivo del museo è la varietà e la ricchezza delle sue 
collezioni, che spaziano da strumenti musicali a oggetti di uso quotidiano, da 
manufatti religiosi agli abiti tradizionali, dai giochi alla magia, dalle marionette ai 
mezzi di trasporto (Cocchiara, 1938). Non mancano neppure oggetti di pregio come 
le ceramiche, il presepe del Matera, e i “pupi” del Teatro delle marionette. Questa 
ampiezza tematica rifletteva la volontà di Pitrè di creare un quadro completo e 
autentico della vita siciliana, includendo sia gli aspetti ordinari sia quelli straordinari 
delle sue tradizioni.  
 
 
II. Il Museo etnografico siciliano dopo Pitrè. Un “bene nel bene” 
 
Dopo la morte di Pitrè, avvenuta nel 1916, il museo non fu più fruibile fino a quando 
passò sotto la direzione di Giuseppe Cocchiara che, nel 1935, trasferì il museo nelle 
dipendenze, una volta destinate alla servitù, della Casina Cinese, nella Real Tenuta 
della Favorita, ai piedi del Monte Pellegrino.  A Cocchiara quella destinazione parve 
eccellente, poiché, sosteneva, che un museo etnografico  
 
«deve vivere in ambienti speciali che sorgano possibilmente, in aperta campagna, ove 
più splende la bellezza della natura, ove più immediato è il contatto con la vita delle 
piante. Un Museo di Archeologia accoglie oggetti “morti”. Vivi e palpitanti di vita 
sono, invece, gli oggetti che accoglie il Museo Etnografico» (Cocchiara, 1935, pp. 9-
10).  



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 32  

 
Inoltre, secondo un orientamento condiviso, si riteneva che fosse più 

opportuno «isolare i Musei Etnografici dalla vita e dal traffico cittadino e collocarli 
piuttosto in quegli ambienti che, di più, si prestano ad accogliere le loro collezioni» 
(Cocchiara, 1935, p. 11). E, in effetti, il Museo si trova nella cosiddetta zona dei 
Colli, dove sorgono splendide ville immerse nel verde, tra cui la Casina Cinese, 
originale costruzione realizzata dall’architetto Giuseppe Venanzio Marvuglia a partire 
dal 1799, su incarico di Ferdinando III di Sicilia che ne fece la sua dimora. Questo 
passaggio segnò un importante cambiamento, trasformando il museo in un’istituzione 
più adeguata ai criteri del tempo, pur mantenendo intatto il legame con la visione 
originaria di Pitrè. Cocchiara implementò le collezioni e adottò un approccio più 
scientifico nella catalogazione e nell’organizzazione dell’esposizione. Insomma, il 
Museo Etnografico divenne “un bene nel bene”. 

Quella che a Cocchiara parve una sistemazione ideale per il Museo, la 
migliore ipotizzabile in quel momento storico, si manifesta oggi, invece, a nostro 
parere, penalizzante. Il Museo, essendo in una zona periferica della città, non è 
incluso negli itinerari turistici. Inoltre, è difficilmente raggiungibile. Non è, 
attualmente neppure possibile coniugare una visita al Museo e alla Casina Cinese, 
divisi da uno splendido giardino, per le diverse fasce di orario di fruizione del 
servizio. Le dipendenze della Casina cinese sono costituite da ambienti non molto 
ampi, poco illuminati, dove trovano posto un massimo di due/tre teche in legno, che 
contengono una parte dei reperti, quelli ritenuti più significativi, sostituite alle 
precedenti, ma che sembrano appesantire la visione dei reperti. Inoltre, i vetri non 
sono antiriflesso. Quindi, in sostanza, sembra che con il recente restauro si sia badato 
più alla conservazione che alla fruizione. Molte sale sono attraversate da un corridoio 
che ne riduce ancora di più lo spazio espositivo. Le sale delle carrozze del Senato, dei 
carretti siciliani e del teatro dei pupi, sensibilmente più grandi, conducono alle aree 
delle cucine dalle quali è ancora possibile accedere, tramite i cunicoli sotterranei una 
volta utilizzati dalla servitù, alla palazzina cinese. Le cucine rappresentano 
un’eccezione rispetto alle altre sale: qui gli utensili sono esposti al di fuori delle 
teche, collocati in posizioni coerenti con il loro utilizzo funzionale. Due corridoi 
dividono la storica struttura, uno al coperto, che attualmente ospita le pitture su vetro, 
e l’altro che separa le due piccole sale dedicate agli arredi sacri. La piccola cappella, 
sempre del Marvuglia, è spesso sede di esposizioni temporanee. Il Museo è rimasto 
chiuso per restauri circa dieci anni. Riaperto nel 2021, presenta un diverso percorso 
espositivo, anche se non totalmente sovversivo dell’ordine precedente. La Biblioteca, 
i manoscritti di Pitrè e la corrispondenza, unitamente ad alcuni arredi, sono stati 
spostati a Palazzo Tarallo, nel quartiere dell’Albergheria.  

A fronte delle riflessioni della museografia antropologica, non ci sembra che il 
restauro risponda ad alcuna significativa innovazione. Se il Museo, così come si 
presenta tuttora, reca il segno di una specifica e ben definita ideologia, essendo 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 33  

testimonianza storica di una temperie culturale e, quindi, si pone il problema di una 
sua conservazione identitaria, d’altra parte necessita di alcuni correttivi per tornare ad 
essere un centro d’interesse non solo turistico ma anche di studio, di riflessione e 
dialogo. 

Già a partire dagli anni Cinquanta del Novecento si era sviluppato un dibattito 
ricco di riflessioni teoriche e metodologiche sui musei e gli archivi demo-etno-
antropologici.  Sebastiano Lo Nigro, nella sua Relazione presentata al 6° Congresso 
Internazionale di Tradizioni popolari su «Musei ed archivi per le tradizioni popolari», 
nel 1978, riprendendo un’espressione di Giuseppe Bonomo, sottolineava l’inevitabile 
declino della struttura museale:  
 
«Il Museo nato dalla ideologia romantico-positivista del Pitrè non sarebbe 
sopravvissuto alla sua morte avvenuta nel 1916, e non tanto perché vi mancasse una 
più organica e razionale presentazione degli oggetti, quanto perché rappresentava in 
termini materiali l’espressione di una concezione del folclore ormai superata, di tipo 
arcaizzante e conservativo, che attribuiva agli oggetti della vita tradizionale il valore 
documentario di semplici “sopravvivenze”, ossia di fatti culturali avulsi dal contesto 
della realtà sociale del presente. L’inesorabile decadenza del Museo di Palermo non 
sarà la conseguenza del disinteresse dei visitatori e della incuria delle autorità 
burocratiche, ma la riprova concreta del distacco fra l’istituzione museografica ed il 
processo socio-culturale del suo ambiente storico e umano» (Lo Nigro, 1980: 58).  
 

Il cambiamento radicale non riguardava, sottolinea lo studioso, la struttura 
materiale del Museo, «ma il concetto di popolo e di cultura folclorica che lo aveva 
ispirato, un concetto di “tradizione” popolare come residuo arcaico e pittoresco del 
costume.» (Ibidem). 

Il dibattito sulla museografia folklorica riprese, come ricorda Vito Lattanzi 
 
 «solo nel 1967 a Palermo, all’indomani dell’affidamento del Museo Pitrè a Giuseppe 
Bonomo, quando l’Associazione per la conservazione delle tradizioni popolari 
organizzò il Seminario Museografia e folklore, dove Alberto Mario Cirese presentò la 
nota relazione sui musei del mondo popolare, unanimamente ritenuta fondativa di un 
nuovo modo di pensare alle raccolte di tradizioni popolari e al ruolo dei musei. […] 
Reclamare nuovi compiti per i musei del mondo popolare, rilanciarli sul piano della 
promozione della ricerca, riavvicinarli al mondo delle università, secondo Cirese 
avrebbe aiutato i musei regionali ad aderire ai progetti di ricerca antropologica» 
(Lattanzi, 2017: 158-159). 
 

Secondo Lo Nigro, Cirese aveva posto sul tappeto due esigenze teoriche:  
 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 34  

«a) rifiuto del museo “vivente” che tenta di riprodurre ambienti e persone della vita 
quotidiana con un linguaggio ingenuamente veristico; b) utilizzazione della 
fotografia, della cinematografia, del nastro magnetico e dei mezzi audiovisivi come 
strumenti di rappresentazione realistica degli oggetti esposti nel museo. Dalle due 
premesse teoriche scaturiva per il Cirese la conseguenza importante di un diverso 
rapporto fra la realtà museografica e i visitatori, un rapporto che sarebbe diventato di 
“partecipazione” e non più di passiva contemplazione, nella misura in cui 
l’osservatore avrebbe potuto manipolare i congegni meccanici e i processi dinamici di 
rappresentazione» (Lo Nigro, 1980:59).   
 

Cirese e altri studiosi sostennero che «il museo folclorico doveva anzitutto 
rispondere ad una esigenza funzionale, coinvolgendo il visitatore nella fruizione 
pratica degli oggetti, giacché rientra nei compiti della documentazione etnografica 
che si sappia come in realtà funzionano o funzionavano quei meccanismi o quegli 
strumenti» (Ivi, 1980: 60). 

Lo stesso Lo Nigro si fa promotore di una proposta:  
 
«Per i musei locali e regionali, la soluzione più logica mi pare possa essere quella che 
è stata realizzata in Sicilia da Antonino Uccello con la Casa-Museo di Palazzolo 
Acreide, dove gli oggetti del lavoro e della vita contadina sono stati ricollocati fra le 
pareti e sui rustici pavimenti di viva roccia di una vecchia costruzione settecentesca» 
(Ibidem).  
 

E sempre per i nuovi musei etnografici, la possibilità di documentazione 
storica od etnostorica per la ricostruzione di quella storia delle classi subalterne 
ignorate dalla storiografia egemone, unitamente ai ricordi personali e alle 
autobiografie registrate su nastro magnetico come fonte primaria delle condizioni di 
vita e sul lavoro agricolo e dei rapporti di forza tra le classi sociali. Ma se tutto ciò 
poteva rappresentare un ottimo suggerimento per l’allestimento di una nuova struttura 
museale, cosa fare per le strutture già esistenti allocate in edifici “intoccabili” essendo 
essi stessi beni culturali? La riflessione sulle modalità espositive e sulle finalità dei 
musei folklorici ha lasciato irrisolte alcune questioni di fondo. Forse è possibile, 
senza alterare la dimensione storico-culturale che è all’origine della fondazione di 
certe strutture, operare con piccoli accorgimenti che potrebbero rimediare al distacco, 
alla distanza, più che temporale, culturale, tra l’osservatore e ciò che viene osservato. 

Scrive ancora Lattanzi:  
 
«Gli obiettivi del museo etnografico sono stati sino a ieri focalizzati su due compiti 
fondamentali: informare i visitatori su forme di vita locali e fungere da centro di 
ricerca e di expertise sulla cultura materiale. Siamo sicuri che i visitatori chiedano 
ancora solo questo? Che non reclamino, piuttosto, un luogo espositivo di 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 35  

intrattenimento dove ci sia spazio per lo spettacolo della diversità, oltre che per la 
conoscenza delle culture locali?» (Lattanzi, 2017: 160). 
 

E per finire, come non concordare con Lattanzi quando afferma che: 
 
«Di fronte alle sfide del presente dobbiamo cercare di trasformare in utili risorse 
anche le false partenze. Senza tradire gli antenati, ma rispettando fino in fondo, 
interpretandola, l’eredità che ci hanno lasciato» (Ivi, 163). 
 
 
III. Dal Tempio al Foro: Ripensare il ruolo dei Musei Etnografici  
 
Le trasformazioni culturali e sociali in atto impongono una ridefinizione del ruolo dei 
musei etnontropologici, finalizzata alla progettazione e realizzazione del loro 
adeguamento ai nuovi bisogni di una società in continua evoluzione. Questo processo 
riguarda anche il museo etnografico siciliano, nonostante esso sia un punto di 
riferimento per la tutela e la trasmissione della cultura materia e immateriale della 
regione sin dalla sua fondazione. Sebbene gli oggetti custoditi rappresentino 
testimonianze storiche significative, rischiano di essere percepiti come curiosità 
statiche e disancorate dalla quotidianità, specialmente da un pubblico giovane. Tale 
distacco limita la capacità dei manufatti di trasmettere significati culturali e identitari. 
Come sottolineava Giuseppe Cocchiara già alla fine degli anni ‘30, «[il museo] può 
essere e rimanere vivo soltanto se rispecchia lo spirito del proprio tempo e risponde 
alle esigenze dell’epoca» (1938: 17). Questa riflessione si rivela oggi di straordinaria 
attualità: il museo è chiamato a superare la mera contemplazione passiva, traducendo 
il patrimonio culturale in forme che parlino alle nuove generazioni, senza perdere di 
vista la sua autenticità storica. Rendere vivi i significati e le storie degli oggetti non 
significa tradire il passato, ma creare un ponte tra esso e il presente. Come osserva 
David Lowenthal in The Past is a Foreign Country (1985), il passato, pur essendo 
familiare, può rapidamente trasformarsi in una dimensione estranea. La sfida è 
preservare la memoria storica rendendola rilevante e coinvolgente, evitando che le 
collezioni si riducano a una mera raccolta oggetti privi di connessione con il presente. 
Sebbene uno degli scopi principali dei musei sia quello di custodire gli oggetti e 
mantenere viva la memoria culturale, in particolare di popolazioni geograficamente o 
temporalmente lontane, è necessario che la loro gestione sia al passo con il progresso 
della modernità. La difficoltà sta nel mantenere un equilibrio tra autenticità e 
innovazione affinché il museo sia adattato ai processi continui di trasformazione dei 
bisogni del pubblico senza compromettere l’integrità del valore storico dei reperti. Le 
tecnologie più avanzate offrono nuove possibilità di generare stupore e 
coinvolgimento nei visitatori. Tuttavia, è essenziale non sacrificare l’autenticità dei 
manufatti inseguendo la spettacolarità ad ogni costo, per mantenere un equilibrio che 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 36  

consenta di attrarre un pubblico più ampio senza impedirne una fruizione 
convenzionale agli esperti del settore e gli appassionati. 

Di fronte alle necessità imposte dalla contemporaneità, alcune teorie recenti 
suggeriscono di pensare i musei come luoghi di interazione dinamica, dove il 
pubblico può esplorare e reinterpretare i significati culturali. Bernd Wagner (2010), 
indagando i rapporti di relazione nei musei etnologici, ha offerto un importante 
contributo al dibattito sul tema. Perseguendo l’obiettivo di accorciare la distanza 
percepita dai visitatori verso il patrimonio esposto, egli ha rielaborato il concetto di 
“zone di contatto” attraverso cui guidare i musei nella transizione in luoghi di 
incontro e dialogo. Riprendendo l’idea originaria proposta da James Clifford (1997) e 
arricchita da Mary Louise Pratt (1991), Wagner sostiene che i musei possono 
diventare spazi di scambio culturale attivo, luoghi di dialogo e interazione, in cui i 
visitatori partecipano attivamente alla costruzione delle narrazioni culturali, 
riconsiderando il modo in cui le istituzioni rappresentano le culture esposte. I musei si 
trasformerebbero così in spazi dinamici di negoziazione, dove l’autenticità si 
arricchisce di prospettive multiple (Lorente, 2022). In particolare, Wagner nota come 
i bambini si avvicinino agli oggetti non solo per osservarli, ma per interagire con essi 
attraverso il gioco e l’esplorazione. Promuovere un’esperienza più dinamica e 
coinvolgente, e un rapporto più ricco e partecipativo con gli oggetti esposti, 
porterebbe così a superare visioni spesso stereotipate. Ispirandosi a ciò, l’adozione di 
strategie interattive risulterebbe quindi estremamente utile per musei come il Pitrè, 
poiché promuove un’esperienza più immersiva. Nella stessa direzione spingono 
anche le riflessioni di Jesús Pedro Lorente sulla museologia critica che, enfatizzando 
l’importanza di ridefinire il ruolo del museo, propone di trasformarlo da “tempio” a 
“foro” di partecipazione pubblica. Affinché questa evoluzione museale si concretizzi, 
è fondamentale l’implementazione di programmi che coinvolgano attivamente le 
comunità locali. Ad esempio, attraverso collaborazioni con esposizioni temporanee, 
progetti educativi e attività di co-curatela, i visitatori possono proporre storie e 
interpretazioni, contribuendo ad arricchire le esposizioni e rafforzando il senso di 
appartenenza e connessione tra la comunità e l’istituzione museale (Lorente, 2022). 
Un esempio virtuoso di trasformazione in “foro” di scambio e interazione, attraverso 
pratiche partecipative e senza ricorrere a tecnologie avanzate, è rappresentato dal 
museo nel Castello Brancaccio, noto per il suo gruppo di pupari. Il museo è animato 
con l’uso delle pupazze, favorendo incontri e interazioni con la comunità locale 
(Broccolini &Clemente, 2021). 

Diversi studiosi hanno approfondito gli elementi che contribuiscono a 
un’interazione museale significativa, al fine di migliorare l’esperienza e il 
coinvolgimento dei visitatori. In Supporting the Museum Experience, Falk e Dierking 
conducono una ricerca sulle modalità attraverso cui i musei possono incrementare 
l’engagement dei visitatori, evidenziando come un’esperienza museale significativa 
debba andare oltre la semplice osservazione passiva delle collezioni esposte. Gli 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 37  

autori sostengono che il coinvolgimento del pubblico sia influenzato da tre contesti 
principali: personale, sociale e fisico, ciascuno dei quali contribuisce a creare 
un’interazione profonda e stimolante tra il visitatore e il museo. Il contesto personale 
riguarda i background individuali dei visitatori, includendo interessi, esperienze 
pregresse e motivazioni che ogni individuo porta con sé. Poiché, Falk e Dierking 
sottolineano, l’engagement è un fenomeno soggettivo e influenzato dalle 
caratteristiche uniche di ciascun visitatore, i musei sono incoraggiati a offrire 
esperienze personalizzabili che possano stabilire connessioni emotive e intellettuali, 
creando un legame più profondo tra il pubblico e i contenuti esposti. 

Parallelamente, il contesto sociale gioca un ruolo significativo nell’esperienza 
museale, poiché le interazioni tra visitatori e con lo staff contribuiscono a creare un 
ambiente di condivisione e appartenenza. Gli autori sostengono che i musei, 
promuovendo il dialogo e le attività di gruppo, possano aumentare il coinvolgimento 
del pubblico e facilitare la creazione di connessioni personali, rendendo il museo un 
luogo di incontro e confronto, dove i visitatori condividono idee e riflessioni, 
arricchendo così la propria esperienza culturale.  Nell’attuale contesto del museo Pitrè 
emergono difficoltà legate alla disponibilità di guide o curatori, che vincolano i 
visitatori a orari e modalità di visita spesso poco flessibili. Per i visitatori 
internazionali, inoltre, una guida scritta nella propria lingua rappresenta 
frequentemente, in assenza del personale spesso occupato con altri tour, l’unica fonte 
di informazione, e un approccio minimale può rivelarsi insufficiente a fornire una 
comprensione adeguata del patrimonio culturale esposto. Alla luce di queste sfide, 
appare evidente la necessità di una strategia che coniughi il rispetto per l’approccio di 
Cocchiara con una visione più inclusiva e accessibile. Tecnologie moderne, come 
didascalie multilivello, percorsi multilingue digitali e dispositivi interattivi possono 
preservare l’essenzialità visiva degli oggetti, rispondendo al contempo alle diverse 
esigenze di conoscenza e favorendo una partecipazione attiva e informata. In questo 
modo, il museo diventa un luogo inclusivo e in costante dialogo con il proprio tempo, 
rimanendo fedele allo spirito evolutivo immaginato dal celebre curatore.  

Accanto agli aspetti personali e sociali, un altro fattore cruciale per 
l’engagement è l’ambiente fisico del museo. Falk e Dierking sottolineano che un 
ambiente ben progettato e coinvolgente può stimolare la curiosità e l’esplorazione 
attiva dei visitatori. Secondo gli autori, la disposizione e il design delle aree museali 
giocano un ruolo cruciale nel favorire un’interazione più coinvolgente e immersiva 
con le esposizioni. La conservazione degli oggetti museali in teche chiuse è una 
prassi consolidata nel settore, pensata per garantire la protezione a lungo termine del 
patrimonio culturale. Tuttavia, questo approccio conservativo, pur essenziale, può 
limitare l’esperienza dei visitatori. Nell’articolo Exhibiting Interaction: Conduct and 
Collaboration in Museums and Galleries di vom Lehn, Heath e Hindmarsh, per 
esempio, si nota come la presenza di altre persone, le interazioni sociali e 
l’allestimento fisico delle esposizioni, comprese le teche, influenzi significativamente 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 38  

il coinvolgimento dei visitatori. Gli autori evidenziano che le strutture organizzative 
tradizionali possono fungere da barriere che limitano l’accesso fisico diretto agli 
oggetti, riducendo le opportunità di interazione diretta e sociale con le opere. Questo 
tipo di disposizione spesso confina l’esperienza del visitatore alla sola osservazione 
visiva, rendendo l’ambiente museale più formale e distaccato, o, come suggerito, 
persino “asettico”. 

Questa osservazione trova riscontro anche negli studi condotti da Wen e Ma 
(2023) e Bailey-Ross et al. (2017), i quali suggeriscono che un’esperienza museale 
incentrata su una fruizione passiva e distaccata rischia di ridurre l’engagement del 
pubblico, trasformando il museo in uno spazio di mera contemplazione, essendo gli 
oggetti veicoli di significati sociali e culturali che emergono pienamente solo 
attraverso interazioni e contesti adeguati (Miller, 1998). 

In particolare, l’uso di rigide strutture, soprattutto quelle che confinano a 
parete i reperti, impedendone una visione complessiva, tende a individualizzare 
l’esperienza del visitatore, portandolo a vivere un’interazione isolata con l’oggetto 
esposto, piuttosto che incoraggiare un’esplorazione collaborativa o sociale. Questo 
approccio si contrappone agli allestimenti più interattivi che stimolano una 
partecipazione dinamica e invitano i visitatori a esplorare in modo condiviso. Le 
esposizioni che includono elementi tattili o interattivi trasformano lo spazio museale 
in un ambiente più sociale, favorendo il dialogo e l’interazione non solo con gli 
oggetti ma anche tra i visitatori stessi  

Secondo l’approccio dinamico di Falk e Dierking, quindi, sostenere 
l’engagement significa progettare spazi e contenuti che rispondano in modo 
equilibrato alle esigenze personali, sociali e fisiche del pubblico, trasformando il 
museo in un luogo che offre esperienze memorabili e culturalmente arricchenti. 
L’integrazione degli strumenti multimediali nelle esposizioni museali ha determinato 
un cambiamento significativo nella modalità di fruizione. Tecnologie avanzate come 
la realtà virtuale e la realtà aumentata offrono ai visitatori la possibilità di esplorare il 
patrimonio culturale in modo più intuitivo, immersivo ed approfondito ampliando la 
comprensione e l’engagement nei confronti degli oggetti esposti (Wen & Ma, 2023) e 
facilitando, grazie una partecipazione attiva al processo di apprendimento, una 
comprensione più efficace delle informazioni (Bailey-Ross et al., 2017). Attraverso la 
digitalizzazione, inoltre, le collezioni possono essere rese accessibili a livello globale, 
permettendo ai musei di “esporre” i propri artefatti in un contesto virtuale. Questo 
processo non solo amplia il numero di visitatori, includendo coloro che accedono 
online, ma crea anche un collegamento tra i discendenti delle culture rappresentate e 
le tradizioni preservate (Jenkins in Trento, 2022). 

Un approccio comunicativo accessibile rappresenta un primo passo per 
costruire una connessione significativa con il visitatore contemporaneo, ma per 
garantire un’esperienza veramente immersiva, il museo deve esplorare anche 
elementi multisensoriali. L’utilizzo di elementi sonori, visivi e tattili, come suggerito 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 39  

dalla letteratura scientifica (Classen & Howes, 2006; Levent & Pascual-Leone, 2014; 
Pujol-Tost & Economou, 2007), permette un’interazione significativa con l’oggetto e 
risulta associato a una maggiore capacità di memorizzazione e a un coinvolgimento 
emotivo più intenso. Questo approccio si rivela particolarmente utile nei musei 
etnografici, dove gli oggetti esposti possono essere associati a storie ed esperienze 
personali che i visitatori possono rivivere e reinterpretare. Questa connessione 
esperienziale non solo facilita una comprensione più profonda, ma anche un senso di 
appartenenza culturale che si rinnova nel tempo. 

Come sottolineato da Broccolini e Clemente in Patrimonio in ComunicAzione 
(2021), la comunicazione museale non dovrebbe limitarsi alla semplice esposizione 
degli oggetti, ma evolversi in una narrazione partecipativa e coinvolgente, che possa 
attrarre visitatori di età e background culturali diversi. L’utilizzo di un linguaggio 
accessibile, che eviti eccessivi tecnicismi e favorisca una narrazione semplice ma 
incisiva, rende il museo uno spazio più accogliente e inclusivo e a tal fine, pratiche di 
storytelling digitale che combinano testi, immagini e video, possono aiutare a 
suscitare emozioni e a far percepire il valore intrinseco delle collezioni, rendendo 
l’esperienza più significativa per i visitatori. Uno degli elementi distintivi 
dell’esperienza museale è la capacità di evocare meraviglia nei visitatori; nei musei 
etnografici, in particolare, l’ammirazione e la curiosità sono spesso rivolte verso 
oggetti di culture esotiche, suscitando interesse per l’ignoto e il lontano. Per i musei 
demoetnoantropologici, come il Museo Pitrè, la sfida è generare questo stesso fascino 
verso oggetti della cultura locale, ancora presenti nella memoria collettiva o di uso 
comune. Con il rapido sviluppo tecnologico sono emerse preoccupazioni riguardo a 
un possibile minor coinvolgimento dei giovani, i quali, abituati a esperienze 
dinamiche e a strumenti come la realtà aumentata, potrebbero percepire i musei come 
troppo statici. Tuttavia, proprio queste tecnologie possono rappresentare 
un’opportunità per riavvicinare le nuove generazioni ai musei attraverso mostre 
interattive e immersive (Trento, 2022). 

La connessione emotiva che si genera interagendo con i manufatti non solo 
contribuisce a creare una percezione più umana e meno distaccata della cultura 
esposta, ma riesce anche ad attrarre e coinvolgere un pubblico giovane, abituato sin 
dalla tenera età a interagire con tecnologie digitali e a rapportarsi con reperti 
temporalmente distanti, che soddisfano il bisogno di scoperta e l’interesse verso ciò 
che è “estraneo.” A tal proposito, Hijazi e Baharin (2022) hanno evidenziato che l’uso 
di strumenti interattivi non solo prolunga la durata della visita, ma stimola anche la 
curiosità e l’esplorazione autonoma dei visitatori. Iniziative come il progetto QRator 
al Grant Museum of Zoology dimostrano come la partecipazione attiva possa 
arricchire l’esperienza museale: i visitatori possono contribuire con interpretazioni, 
commenti e riflessioni, trasformando il museo in un luogo di dialogo continuo. La 
narrazione museale diviene dunque viva, ricca di interazioni con il passato attraverso 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 40  

una lente di interpretazione contemporanea che trascende i confini del museo (Miller, 
1998). 

Tale prospettiva è ancora più rilevante per i musei etnografici, che possono 
così promuovere la cultura regionale a livello internazionale, attirando un pubblico 
interessato alla storia e alle tradizioni meno note. Supportato adeguatamente dalle 
istituzioni, il Museo Pitrè potrebbe diventare un luogo di rivitalizzazione, un 
“laboratorio di identità culturale”, uno spazio in cui i visitatori non sono semplici 
osservatori ma agenti e creatori di significati (Wen & Ma, 2023; Lorente, 2022; 
Bailey-Ross et al., 2017). In sintesi, un equilibrio tra la conservazione tradizionale e 
le pratiche innovative risponde sia alla necessità di proteggere il patrimonio, sia al 
desiderio del pubblico di una connessione più profonda e partecipativa. Questo 
approccio può trasformare il Museo Pitrè in uno spazio in cui il passato non è solo 
preservato, ma reso vivo e accessibile per le nuove generazioni. 
 
 
IV. Sfide e proposte operative per il Museo Pitrè  
 
Il Museo Etnografico Siciliano Giuseppe Pitrè, pur essendo una delle istituzioni più 
significative per la tutela della cultura popolare siciliana, si confronta con sfide legate 
sia alla sua posizione che alla configurazione degli spazi espositivi. Il museo è, come 
detto, attualmente ubicato ai margini del Parco della Favorita, in un luogo di grande 
valore storico ed ambientale di Palermo e, tuttavia, lontano dal centro storico e dalle 
principali attrazioni della città. Tale collocazione, pur coerente con la visione del 
Cocchiara, sembra ora limitare la visibilità e il flusso di visitatori, penalizzando il 
museo in termini di accessibilità e integrazione turistica.  

La revisione degli allestimenti museali in edifici storici come quello che 
attualmente ospita il museo Pitrè rappresenta certamente una sfida complessa, poiché 
le restrizioni legate alla tutela architettonica e al vincolo di integrità degli spazi 
limitano significativamente la possibilità di interventi strutturali, imponendo soluzioni 
espositive alternative per bilanciare la conservazione del patrimonio con una 
fruizione più dinamica e coinvolgente.  Uno dei principali problemi riguarda l’attuale 
disposizione delle teche espositive, concepite per garantire una conservazione 
ottimale degli oggetti, ma che ostacolano il passaggio della luce naturale, 
compromettendo la visibilità dei dettagli. Questa configurazione rigida del percorso 
espositivo, che guida il visitatore lungo un tracciato predeterminato, lascia poco 
spazio per un’esplorazione autonoma e personale delle collezioni. Gli ornamenti, le 
texture, le sfumature e persino le tracce dell’uso storico dei reperti rischiano così di 
passare inosservati, privando il visitatore di un’esperienza più intima e ricca di 
sfumature. 

La visione di Giuseppe Cocchiara, secondo cui l’esperienza museale doveva 
essere mediata da esperti per garantire una narrazione essenziale e non sovraccaricare 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 41  

i visitatori di informazioni, rifletteva una concezione museale legata al contesto 
storico del tempo. Tuttavia, lo stesso Cocchiara sottolineava che il museo poteva 
rimanere vivo soltanto se in grado di rispecchiare lo spirito del proprio tempo. Ciò 
che era efficace cinquant’anni fa, quindi, potrebbe non esserlo oggi, e una revisione 
dell’approccio tradizionale potrebbe rendersi necessario alla luce delle nuove 
esigenze del pubblico contemporaneo. In questo contesto, l’adozione di teche 
completamente trasparenti potrebbe rappresentare una valida alternativa alle attuali 
strutture, consentendo una migliore diffusione della luce e facilitando una visione più 
chiara degli oggetti esposti. Inoltre, si potrebbero riorganizzare gli spazi interni, 
prevedendo, ove possibile, la collocazione di teche centrali che, offrendo una visione 
a 360 gradi dei reperti, consentirebbero una fruizione immersiva della collezione, pur 
tutelando la struttura dei locali. Questo approccio, adottato con successo in musei 
etnografici come il Museo delle Civiltà di Roma, ha portato miglioramenti 
significativi nell’esperienza visiva dei visitatori, stimolando un’esplorazione più 
autonoma. 

Un ulteriore miglioramento potrebbe essere apportato creando repliche fedeli 
di una parte degli oggetti esposti, consentendo ai visitatori di interagire con giocattoli, 
abiti tradizionali o pupi siciliani, per toccare con mano la tradizione senza 
compromettere l’integrità dei reperti autentici. Questo approccio multisensoriale, già 
adottato con successo in musei come il Museo della Scienza di Londra, concorre alla 
fruizione immersiva, stimolando la curiosità e l’interesse di tutte le fasce di pubblico, 
in particolare dei bambini. Attraverso l’ascolto di suoni popolari, il contatto con 
materiali artigianali e tessili, e la visione di filmati rappresentativi di momenti di vita 
significativi per la collettività locale, come processioni o rituali tradizionali, il museo 
offrirebbe un’esperienza ricca e coinvolgente. 

L’introduzione di tecnologie digitali potrebbe ulteriormente arricchire 
l’engagement museale e superare i limiti delle guide cartacee, spesso insufficienti sia 
per contenuti sia per la mancanza di traduzioni in più lingue. Applicazioni mobili 
interattive e multilingue fornirebbero ai visitatori informazioni dettagliate sui reperti, 
approfondimenti culturali e percorsi personalizzati. Inoltre, l’utilizzo delle stesse ed 
eventualmente della realtà aumentata (AR) e della realtà virtuale (VR) consentirebbe 
di visualizzare ricostruzioni digitali di oggetti fragili o di ambientazioni storiche, 
offrendo esperienze immersive senza mettere a rischio la conservazione dei 
manufatti. 

A fronte delle limitazioni dei locali interni, il museo dispone di ampi spazi 
esterni che potrebbero essere utilizzati per laboratori creativi e attività educative 
all’aperto, ispirati al modello del Museo Nazionale della Scienza e della Tecnologia 
Leonardo da Vinci di Milano. Tali iniziative potrebbero avvicinare i bambini alle 
tradizioni popolari siciliane attraverso pratiche ludiche e interattive, contribuendo a 
una maggiore connessione con il territorio e con il patrimonio culturale. 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 42  

Queste proposte, integrate con le riflessioni di studiosi come Bailey-Ross et 
al. (2017) e Levent & Pascual-Leone (2014), offrono al Museo Pitrè un modello 
operativo che coniuga conservazione, innovazione e coinvolgimento del pubblico. Un 
approccio dinamico potrebbe trasformare il museo in un laboratorio culturale vivo e 
accessibile, capace di valorizzare il passato, dialogare con il presente e attrarre un 
pubblico sempre più ampio. 
 
 
V. Riflessioni conclusive  
 
Sebbene i musei rappresentino strumenti fondamentali per la salvaguardia delle 
testimonianze del passato, essi devono oggi evolversi in spazi che mediano un senso 
di comunità rinnovato. Questo ruolo richiede investimenti mirati e un approccio 
innovativo, volto a rendere il museo uno spazio dinamico e accessibile, capace di 
attrarre e coinvolgere le nuove generazioni. La sfida è trasformare il patrimonio 
storico, materiale e immateriale, in un linguaggio contemporaneo che stimoli la 
curiosità e l’interesse del pubblico, contribuendo a una rivitalizzazione del tessuto 
culturale locale e globale. 

Oltre alla conservazione, i musei demoetnoantropologici devono affrontare 
temi come la sostenibilità culturale e la rilevanza sociale, rispondendo a un contesto 
caratterizzato da riduzioni dei fondi pubblici e da nuove aspettative della società. 
Come sottolineato da Broccolini e Clemente (2021), i musei non possono più 
limitarsi a essere depositi di oggetti; devono, piuttosto, trasformarsi in presidi attivi 
sul territorio, capaci di recepire e interpretare le istanze del presente e contribuire al 
dibattito culturale. 

La sostenibilità culturale, in particolare, non è solo un obiettivo economico ma 
un principio guida che permette al museo di mantenere la propria rilevanza nella 
società. Essa richiede l’impegno a tradurre il patrimonio esistente in linguaggi che 
coinvolgano le nuove generazioni e costruiscano un ponte tra passato e futuro. In 
questo contesto, il museo si configura come un laboratorio di identità collettiva e di 
partecipazione comunitaria, in grado di promuovere riflessione, empatia culturale e 
dialogo tra pubblico e territorio. 

Infine, l’importanza di strategie comunicative efficaci e di un linguaggio 
accessibile emerge come centrale per mantenere il legame tra il museo e il suo 
pubblico. Il museo, operando come mediatore culturale, non solo preserva la memoria 
storica, ma traduce il passato in forme che dialogano con le nuove generazioni, 
favorendo una connessione viva e duratura. 
 
 
 
 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 43  

Bibliografia 
 
Bailey-Ross, Claire., Gray, Steven., Ashby, Jack., Terras, Melissa., Hudson-Smith, 
Andrew., & Warwick, Claire 
- “Engaging the museum space: Mobilizing visitor engagement with digital content 
creation”.  Digital Scholarship in the Humanities, 32(4), 2017, pp. 689-
708. https://doi.org/10.1093/llc/fqw041 
 
Bellantonio Loredana 
- Pitrè. Dal Folklore all’Antropologia. Palermo: University Press, 2021 
 
Broccolini, Alessandra, Clemente, Pietro, & Giancristofaro, Lia (a cura di).  
- Patrimonio in ComunicAzione: Nuove sfide per i Musei DemoEtnoAntropologici. 
Palermo: Edizioni Museo Pasqualino, 2021. 
 
Bruzzone, Gian Luigi,  
- “Pasquale Villari e Giuseppe Pitrè: un’amicizia erudita”. Bérose - Encyclopédie 
internationale des histoires de l’anthropologie, 2018.  
 
Classen, Constance, & Howes, David 
- “The museum as sensescape: Western sensory ideologies and museum practices.” In 
Edwards, Elizabeth, Gosden, Chris, & Phillips, Ruth B. (eds.), Sensible Objects: 
Colonialism, Museums and Material Culture, London: Berg, 2006, pp. 199-219. 
 
Clifford, James  
- Routes: Travel and translation in the late twentieth century. Cambridge, MA: 
Harvard University Press, 1997. 
 
Cocchiara, Giuseppe 
- La nuova sistemazione del Museo etnografico G. Pitrè nel Parco della Favorita. 
Scuola tipografica boccone del povero, Palermo, 1935. 
- La vita e l’arte del popolo siciliano nel Museo Pitrè. F. Ciuni Libraio Editore: 
Palermo, 1938. 
 
D’Alia Pitrè Maria,  
- “Vita e opere di Giuseppe Pitrè”, Etnostoria,1-2, Diakronia: Palermo, 1995. 
 
Hijazi, Ahdab Najib, & Baharin, Hanif 
- “The Effectiveness of Digital Technologies Used for the Visitor’s Experience in 
Digital Museums. A Systematic Literature Review from the Last Two Decades”. 

https://doi.org/10.1093/llc/fqw041


Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 44  

International Journal of Interactive Mobile Technologies, 16, 2022, pp.142-159. 
https://doi.org/10.3991/ijim.v16i16.31811. 
 
Karp, Ivan, Kratz, Corinne A., & Szwaja, Lynn 
- Museum Frictions: Public Cultures/Global Transformations. Durham: Duke 
University Press, 2006. 
 
Lattanzi Vito,  
- “Giuseppe Pitrè e la museografia etnografica. Una prospettiva per il Sistema 
museale nazionale” in Perricone Rosario (a cura di), Pitrè e Salomone Marino. Testi e 
Atti, n.8, 2017. 
 
Levent, Nina, & Pascual-Leone, Alvaro (eds.) 
- The multisensory museum: Cross-disciplinary perspectives on touch, sound, and 
smell. Lanham: Rowman & Littlefield, 2014. 
 
Lo Nigro Sebastiano,  
- “Musei-Archivi folklorici e ricerca socio-antropologica”. Lares, 46 (1), Gennaio-
Marzo 1980, pp. 57-63. 
 
Lorente, Jesus Pedro 
- Reflections on Critical Museology: Inside and Outside Museums. London: 
Routledge, 2022.  
 
Lowenthal, David 
- The Past is a Foreign Country. Cambridge: Cambridge University Press, 1985. 
 
Miller, Daniel 
- Material Cultures: Why Some Things Matter. London: University College London 
Press, 1998. 
 
Pitrè, Giuseppe 
- Usi e costumi, credenze e pregiudizi del popolo siciliano, Vol. I, Il Vespro: Palermo, 
1978 (Ristampa dell’edizione del 1887-88) 
- Discorsi e conferenze, (a cura di Bellantonio L), CIE: Palermo, 2009. 
 
Pratt, Mary Louise 
- “Arts of the contact zone.” Profession, 1991, pp.33-40. 
 
 
 

https://doi.org/10.3991/ijim.v16i16.31811


Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 45  

Pujol-Tost, Lucia & Economou, Maria 
- “Exploring the suitability of Virtual Reality interactivity for exhibitions through an 
integrated evaluation: The case of the Ename Museum”. Museology, 4(4), 2007, pp. 
81-97. 
 
Trento, Maria Costanza 
- “Mead: una vita tra ricerca e museo”. In Bellantonio, Loredana (a cura di), 
Margaret Mead e l’antropologia al femminile. Contesti Antropologici/ 
Anthropological Contexts, 9, 2022, pp. 105-121. 
 
vom Lehn, Dirk, Heath, Christian, & Hindmarsh, Jon  
- “Exhibiting interaction: Conduct and collaboration in museums and galleries”, 
Symbolic Interaction, 24(2), 2001, pp.189-216. https://doi.org/10.1525/ 
si.2001.24.2.189. 
 
Wagner, Bernd 
- “Kontaktzonen im Museum. Kindergruppen in der Ausstellung Indianer 
Nordamerikas”.  Paragrana, 19(2), 2010, pp.192-203. 
 
Wen, Jingbo, & Ma, Baoxia 
- “Enhancing Museum Experience through Deep Learning and Multimedia 
Technology”. Heliyon, 10(12), 2024. 
 
 
 
 
 
  

https://doi.org/10.1525/


Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 46  

 
 
 
 
 
 
 
 
 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 47  

 

Il culto di San Nicola di Bari nella valle dell’Aventino 
(Abruzzo): storia ed evoluzione dal Medio Evo all’attualità 
 
 
Amelio Pezzetta 
 
 
The cult of Saint Nicola of Bari in the Aventino Valley (Abruzzo): history and evolution from the 
Middle Ages to the present day 
                                                           Abstract 
The Aventino Valley is an area of the Chieti Province and the Region of Abruzzo that includes 11 
municipalities: Palena, Lettopalena, Colledimacine, Taranta Peligna, Lama dei Peligni, Torricella 
Peligna, Montenerodomo, Gessopalena, Fara San Martino, Civitella Messer Raimondo and Casoli. 
Since the dawn of the 20th century, the local population has begun to decline due to emigration, falling 
from a peak of over 34000 total inhabitants recorded in 1911 to just over 13000 individuals counted 
during the 2021 census. Until the end of the 50s of the last century, in all the municipalities of the 
valley, the prevailing economic activity was agriculture. Now, the workers in this sector have 
significantly decreased and the people finds other jobs. This essay analyzes the historical evolution of 
the cult of Saint Nicholas in this geographical area. The facts reported, when not directly known to the 
writer, have been obtained from various bibliographical sources, interviews with local people and the 
consultation of websites. They demonstrate that cultural changes have led to its decline, and that many 
events are now almost forgotten. Consequently, their recording is undertaken to prevent their complete 
extinction. 
Keywords: Aventino, San Nicola, Abruzzo, feast, tradition 
 
 
 
Introduzione 
 
La valle del fiume Aventino è un ambito geografico dell’Abruzzo interamente 
compreso in Provincia di Chieti e a cui appartengono i seguenti Comuni: Casoli, 
Civitella Messer Raimondo, Colledimacine, Fara San Martino, Gessopalena, Lama 
dei Peligni, Lettopalena, Montenerodomo, Palena, Taranta Peligna e Torricella 
Peligna.  
 L’area iniziò ad essere sporadicamente abitata dal Neolitico. Nelle ere 
successive si formarono i primi villaggi, il sistema paganico-vicano, due importanti 
municipi romani, i centri fortificati sulle cime di colline e infine si giunse all’assetto 
urbanistico attuale costituito in gran parte da Comuni con un centro di riferimento 
principale, frazioni e case sparse. 

All’alba del XX secolo la popolazione locale iniziò a ridursi a causa 
dell’emigrazione, scendendo dal valore massimo di oltre 34000 abitanti totali 
registrati nel 1911 a poco più di 13000 individui conteggiati durante il censimento del 
2021, con alcuni Comuni che sono a rischio di completo spopolamento. Per questo 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 48  

motivo, quasi dappertutto, ora si osservano: frazioni, strade e rioni semiabbandonati; 
poche persone e soprattutto anziane; luoghi di ritrovo, esercizi commerciali e 
botteghe artigianali che hanno chiusa l’attività. 
 Per quanto riguarda l’economia, sino agli inizi degli anni Sessanta del secolo 
scorso, la maggior parte della popolazione praticava l’agricoltura.  
 Un’altra attività che aveva un ruolo importante nell’economia, 
l’organizzazione dello spazio territoriale e la vita locale era la pastorizia, nonostante 
fosse caratterizzata da pochi addetti per ogni Comune. 
 Ora il totale dei pastori presenti in tutta la valle è inferiore alle dita di una 
mano, gli addetti all’agricoltura sono diminuiti notevolmente e la maggioranza della 
forza lavoro trova occupazione nelle aziende industriali, i servizi, il turismo, la 
pubblica amministrazione, il commercio, l’artigianato, etc. 
 L’attività agricola ha avuto un ruolo importantissimo anche nella cultura e le 
relazioni sociali degli abitanti di tutti i Comuni della valle poiché ha condizionato la 
mentalità collettiva, il modello di vivere quotidiano, la tipologia delle abitazioni, il 
rapporto con il sacro, il regime alimentare, la composizione famigliare, il modo di 
rapportarsi tra i suoi membri, la concezione della scansione temporale e del 
calendario festivo.   
 Il suo abbandono abbastanza generalizzato è stato seguito da cambiamenti 
culturali che hanno investito tradizioni con radici secolari, a dimostrazione che 
anch’esse hanno un proprio divenire storico caratterizzato da defezioni e nuove 
invenzioni.  
 Alcune di esse riguardano San Nicola di Bari che con il presente lavoro 
saranno analizzate e descritte.   
 Una finalità che si vuole perseguire con la loro descrizione è di evidenziare i 
significati simbolici che le sono attribuite e le modifiche che hanno subito a causa dei 
decorsi storici e delle trasformazioni economiche che si sono registrate nell’area 
d’indagine. 
 I fatti riportati, quando non conosciuti direttamente dallo scrivente, sono stati 
ricavati da varie fonti bibliografiche, interviste a persone del luogo e la consultazione 
di siti informatici. 
 
 
Chi è San Nicola di Bari 
 
Le vicende agiografiche di San Nicola di Bari sono ampiamente descritte in vari testi, 
importanti enciclopedie e siti internet. Pertanto, nel presente paragrafo si 
riassumeranno alcune sue parti che si ritengono utili per la piena comprensione dei 
fatti che saranno illustrati nel prosieguo del presente lavoro. 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 49  

 San Nicola di Bari è un santo venerato dai cattolici e dagli ortodossi. Sembra 
che nacque nella località turca di Patara, il 15 marzo 370 e morì il 6 dicembre 343 
nella città di Mira (l’odierna Demre), un’importante cittadina turca dell’epoca.  
 La sua famiglia di origini agiate lo educò al cristianesimo e, Nicola grazie alle 
sue qualità morali e religiose divenne vescovo di Mira.  
 Si narra che il Santo fu anche un importante protagonista del concilio 
ecumenico della Chiesa Cattolica tenutosi a Nicea nel 325. 
 La vita terrena di San Nicola è cosparsa di episodi leggendari che furono le 
principali fonti ispiratrici dei suoi patronati e narrano che operò vari miracoli che 
contribuirono alla guarigione di molte persone.  
 In uno dei racconti che lo riguardano si narra che a causa della fede religiosa il 
Santo fu perseguitato, imprigionato, esiliato e infine liberato nel 313 dall’Imperatore 
Costantino.  
 In altri episodi leggendari si narra che San Nicola fu un grande benefattore 
poiché ereditò dai genitori un consistente patrimonio che distribuì ai poveri, aiutò tre 
sorelle ad acquisire la dote per i loro matrimoni, salvò alcuni marinai da una tempesta 
e fece assolvere tre ufficiali bizantini condannati ingiustamente. 
 Il suo culto fu praticato inizialmente nell’Asia Minore e durante l’Alto Medio 
Evo si diffuse in altre regioni appartenenti all’Impero Bizantino.  
 L’epoca in cui il culto per il vescovo di Mira giunse anche in Italia è alquanto 
incerta. C’è chi dice che tra il IV-V secolo, un gruppo di monaci basiliani lo portò 
anche nella nostra penisola, mentre altre voci sostengono che le prime prove della sua 
esistenza risalgono al VI secolo e sono documentate a Roma.  
 Una delle principali cause che contribuirono ad allargare la fama di San 
Nicola furono le sue reliquie da cui si diffuse la voce che gocciolasse la manna, un 
liquido acquoso che si forma nella sua tomba e a cui furono attribuiti poteri 
taumaturgici.    
 Questa fama raggiunse anche Bari e di conseguenza nel 1087 alcuni marinai 
locali giunsero a Demre, riuscirono a trafugarle ed a trasportarle nella loro città ove le 
affidarono in custodia ai monaci benedettini.  
 La loro presenza a Bari fu una specie di benedizione che contribuì a far 
diventare la città una meta di importantissimi pellegrinaggi. Inoltre, fu uno dei motivi 
principali che alimentò il culto nicolaiano diffondendolo in altri ambiti geografici. 
Infatti, esso raggiunse anche l’Europa Occidentale e Centrale in cui San Nicola si 
trasformò in un antecedente di Babbo Natale: Santa Klaus che fa regali ai bambini. 

Come si diceva a San Nicola sono attribuiti molti patronati. Infatti, è 
considerato il santo patrono di diverse categorie sociali e professionali tra cui i 
poveri, i bisognosi, i commercianti, i marinai, i pescatori, i pastori, i bambini, le 
ragazze nubili, i farmacisti, i profumieri, i bottai, i vetrai, gli avvocati, i 
commercianti, e le vittime degli errori giudiziari. etc.  



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 50  

In Italia è il patrono anche di poco meno di 300 Comuni e gli sono dedicate circa 
1200 chiese. 
 Ad avviso di Niola, San Nicola insieme ad altri santi: “Non resta circoscritto 
entro una vicenda religiosa e agiografica: è anche un campione della collettività nel 
senso della parte che rappresenta il tutto; un emblema civico che incarna i caratteri 
della città, della collettività o del gruppo che lo hanno eletto patrono facendone così il 
proprio logo soprannaturale”1. 
 
 
La diffusione del culto di San Nicola di Bari in Abruzzo 
 
San Nicola di Bari è un importante emblema della cultura religiosa abruzzese che ha 
influenzato la toponomastica, la storia dell’arte, la letteratura e le tradizioni popolari. 

In questa Regione il suo culto è abbastanza diffuso e a dimostrarlo 
concorrono: le numerose chiese, eremi e cappelle votive che gli sono dedicate; la 
conservazione di sue statue in quasi tutti i Comuni; il fatto che 16 di essi lo hanno 
scelto come santo patrono; i numerosi festeggiamenti che ancora gli sono tributati.  

Quest’insieme di fatti portano a chiedersi: quali sono state le cause che hanno 
favorito questa larga diffusione e qual è la loro origine?  

Con molta probabilità la diffusione del culto nicolaiano in Abruzzo è la 
conseguenza di più eventi e motivazioni che in passato si sovrapposero: importazione 
di modelli cultural-religiosi dalla Puglia, frequenti pellegrinaggi, la necessità di 
scegliere un adeguato nume soprannaturale a cui ricorrere per superare i problemi 
esistenziali ecc. 

La diffusione iniziale del culto di San Nicola avvenne durante l’Alto Medio 
Evo nella Marsica, nell’Alta valle dell’Aterno e in alcune località del chietino e, 
potrebbe essere stata favorita dai bizantini e i monaci benedettini. Quest’ipotesi è 
avvalorata dall’esistenza in alcune zone citate di chiese dedicate al Santo che sono 
antecedenti l’XI secolo, quando le sue reliquie furono traslate da Mira a Bari. 

In particolare, nel Comune aquilano di Molina Aterno, il culto di San Nicola 
lo portarono nell’VIII secolo, i monaci benedettini del monastero molisano di San 
Vincenzo al Volturno (Is). Tenendo conto di questa certezza, s’ipotizza che fatti 
abbastanza simili potrebbero essere avvenuti anche in altre località.  

In altri studi si concorda nell’ammettere che il culto del vescovo di Mira in 
Abruzzo potrebbe esservi arrivato durante il basso Medio Evo dalla Puglia a causa 
della transumanza pastorale e i frequenti pellegrinaggi. 

La transumanza stagionale delle pecore dai pascoli primaverili-estivi delle 
montagne abruzzesi a quelli autunnali e invernali della regione pugliese è una pratica 
molto antica che risale all’epoca preromana. Come ha sottolineato Bronzini essa 

 
1 Niola M., I Santi patroni, pag. 8. 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 51  

“comporta uno spostamento stagionale di pastori e greggi con tutto il loro bagaglio di 
beni materiali e spirituali”2.  Infatti, quest’attività fondamentalmente economica, in 
Abruzzo era accompagnata da tradizioni e riti religiosi vari tra cui benedizioni, offerte 
votive e processioni finalizzate a proteggere i pastori e le loro greggi dalle situazioni 
pericolose (malattie, intemperie ed altro); è stata una causa che ha portato a scambi 
culturali e lo sviluppo di pratiche religiose comuni tra i soggetti che vi partecipavano 
e i territori delle regioni attraversate.  

Una delle tradizioni religiose che si è diffusa lungo le vie della transumanza è 
stata proprio il culto di San Nicola di Bari e oggi a dimostrarlo concorrono le chiese 
ed edicole religiose che furono costruite nelle località disposte vicino ai percorsi 
tratturali tra cui: Albe Vecchia (Aq), Cansano (Aq), Castel di Sangro (Aq), Farindola 
(Pe), Fossacesia (Ch), Gioia dei Marsi (Aq)), Lanciano (Ch), Lettomanoppello (Pe), 
Ofena (Aq), Pescosansonesco (Pe), Pollutri (Ch), Secinaro (Aq), Sante Marie (Aq), 
Tione (Aq) e Vasto (Ch). 
 A loro volta, i principali tratturi attraverso i quali il culto di San Nicola è 
arrivato e si è diffuso in Abruzzo sono stati quelli di Celano-Foggia, L’Aquila-
Foggia, Pescasseroli-Candela e i loro rami secondari. 
 
 
San Nicola nella valle dell’Aventino: la diffusione iniziale del culto 
 
Al pari altre località regionali, si potrebbe ipotizzare che anche nella valle 
dell’Aventino, la diffusione iniziale del culto di San Nicola avvenne prima del 
trasporto delle reliquie a Bari e fu favorita dai monaci benedettini. 

In effetti, come dimostrano il Chronicon Farfense (1903), il Chronicon 
Vulturnense (1929) e il Memoratorium dell’Abate Bertario, (1929), la presenza dei 
monaci benedettini in varie zone della valle stessa è documentata a partire dall’VIII 
secolo. Tuttavia, non esiste nessun documento storico dimostrativo che essi diffusero 
il culto di San Nicola in quest’ambito geografico. 
 In un calendario delle feste liturgiche della diocesi di Chieti risalente all’XI-
XII secolo non risulta neanche che San Nicola fosse festeggiato (Balducci 1929). 
Sulla base di questa notizia storica e del fatto che tutti i Comuni della valle, tranne 
Palena, appartenevano a tale circoscrizione ecclesiastica, è anche da escludere che 
all’epoca, il culto nicolaiano fosse stato introdotto ufficialmente nel contesto 
geografico in esame. 
 Alla luce dei fatti riportati è da supporre che San Nicola iniziò ad essere 
ufficialmente e largamente venerato dopo il XII-XIII secolo, quindi in seguito al 

 
2 Bronzini, G. B., Transumanza e religione popolare, in Narciso E., (a cura), La cultura della 
transumanza, pag. 114. 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 52  

trasporto delle reliquie a Bari e, l’unica causa ammissibile che possa giustificare 
questa diffusione del culto dalla Puglia è l’attività dei pastori transumanti.  
 La transumanza e i suoi tratturi, nel contesto in considerazione sono 
documentati dall’epoca della dominazione sannitica sino all’Età Moderna3. 
 Ad avviso di Manzi & Manzi (1997), all’epoca dei Sanniti (circa VIII-IV 
secolo a. C.), l’ambito di studio era attraversato da 2 tratturi: uno detto dell’Aventino 
che collegava Campo di Giove (Aq) e Palena (Ch) con Sant’Angelo del Peschio (Is) 
attraversando Colledimacine, Torricella Peligna e Bomba (Ch); un tratturo secondario 
che si sviluppava lungo il corso del fiume e collegava Palena con Piano Laroma 
(Comune di Casoli) attraverso i territori di Taranta Peligna, Lama dei Peligni, 
Gessopalena e Civitella Messer Raimondo4.  
 Tali tratturi continuarono ad essere attraversati dai pastori e le loro greggi 
durante l’occupazione romana, il Medio Evo e l’Età Moderna.  
 In particolare, tra la seconda metà del XVI e i primi decenni del XVII secolo, 
come ha dimostrato Como (2012), allevatori e proprietari di greggi originari di 
Colledimacine, Fallascoso, Fara San Martino, Gessopalena, Lettopalena, Lama dei 
Peligni, Montenerodomo, Palena, Taranta Peligna e Torricella Peligna), durante le 
stagioni autunnale e invernale portavano le loro pecore nei pascoli pugliesi. 
 Le relazioni di alcune visite pastorali della seconda metà del XVI secolo, a 
loro volta confermano che a Montenerodomo si praticava la transumanza, aggiungono 
che i pastori locali erano molto legati alle tradizioni religiose e quando facevano 
ritorno in paese si facevano rilasciare dai preti pugliesi i bollettini delle comunioni 
fatte5.  
 Questi spostamenti stagionali, nel loro complesso hanno favorito gli scambi 
culturali tra le regioni attraversate e l’importazione dalla Puglia di vari culti tipici 
dell’universo pastorale abruzzese tra cui quello per San Nicola di Bari.  
 Di conseguenza la venerazione per il vescovo di Mira ebbe una larga 
diffusione geografica, acquisì una notevole popolarità, furono costruite chiese a lui 
dedicate e il Santo sino ad alcuni decenni fa era considerato il protettore 
soprannaturale dell’intera valle, dei pastori e delle loro greggi. 
 
 
 
 
  

 
3A tal proposito si vedano: Como R., Dalla valle Aventina alla locazione di Arignano: quando al calar 
che fanno. La mena delle pecore nel periodo della prima professazione 1553 – 1615; Cuomo L., Vie 
armentizie della media Valle del Sangro; Manzi A. & Manzi G., Pastori, lanaioli e contadini. La 
pastorizia nel versante orientale della Majella. 
4 Manzi A. & Manzi G., Pastori, lanaioli e contadini, op. cit, p. 29. 
5 Carpineto A., Aspetti della Controriforma in Abruzzo, pag.16. 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 53  

Le chiese della valle dell’Aventino dedicate a San Nicola 
 
Il primo importante effetto storicamente documentato della diffusione del culto di San 
Nicola nella valle dell’Aventino è fornito dalla costruzione delle chiese a lui dedicate. 
 Nell’area, attualmente sono presenti edifici di culto dedicati al vescovo di 
Mira nelle seguenti località: Calazzotto (una frazione di Civitella Messer Raimondo), 
Colledimacine, Fallascoso (frazione di Torricella Peligna), Fara San Martino, Lama 
dei Peligni, Lettopalena e Taranta Peligna e quindi in 7 Comuni sul totale di 11.  
 In alcune chiese degli altri Comuni, invece si conserva una sua statua e, come 
vedremo, sono documentati vari fatti che lo riguardano, a dimostrazione di una 
venerazione ampiamente condivisa e diffusa. 
 Le prime notizie storiche su tali centri religiosi sono riportate nel volume 
riguardante l’elenco delle chiese abruzzesi che nei primi decenni del XIV secolo 
corrisposero le decime ai collettori apostolici (Sella 1939). A tal proposito risulta che 
negli anni 1324-1325 le pagarono le chiese di San Nicola site a Colledimacine, Lama 
dei Peligni e Taranta Peligna. 
  Il registro suddetto non cita l’antica chiesa di San Nicola di Bari di 
Lettopalena che secondo alcune fonti risalirebbe al XII secolo, era a tre navate e fu 
distrutto dai tedeschi in ritirata durante il secondo mondiale. In seguito, fu 
completamente abbandonato e negli anni 50 del secolo scorso, una nuova chiesa 
parrocchiale a tre navate dedicata al vescovo di Mira è stata costruita in un’area 
pianeggiante del Comune.  

La chiesa di San Nicola di Taranta Peligna è la sede dell’unica parrocchia del 
Comune e conserva un busto ligneo del Santo che risale al XVIII secolo. Ad avviso di 
Madonna (1999) essa fu costruita durante la prima metà del XIV secolo trasformando 
in un luogo di culto, un antico castello precedentemente edificato sopra una grossa 
rupe posta sul lato sinistro del fiume Aventino6. 
 La chiesa lamese di San Nicola citata nel 1324 corrisponde all’attuale chiesa 
parrocchiale presente in un ambito panoramico e centrale del paese situato presso il 
municipio e l’omonima piazza. 
 Nel XIV secolo era una chiesa rurale disposta fuori del borgo e 
probabilmente circondata solo da poche abitazioni. In seguito, ha acquisito maggiore 
importanza locale, mentre nel 2015 ha cambiato denominazione ed è stata dedicata a 
Gesù Bambino.  
 Anche la chiesa di Colledimacine è sede di parrocchia, è edificata al centro del 
paese ed è l’unico edificio di culto aperto al pubblico. La sua costruzione risalirebbe 
al XVIII secolo, probabilmente anche in questo caso avvenne nei pressi di un antico 
castello ed è da supporre che sostituì l’antica chiesa con la stessa denominazione che 

 
6 Madonna An., Da matutine a dope hundenore e’vemmarie. Folklore di Taranta Peligna. Litografia 
Brandolini, Sambuceto (Ch), pp. 233-234. 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 54  

corrispose le decime nel 1324. Sino al 1806 era di diritto feudale e il suo rettore, al 
quale era assegnato il titolo di arciprete, lo nominava il feudatario di turno.  

La chiesa di San Nicola di Fallascoso è addossata alla cima di un colle e gode 
di un’ottima posizione panoramica con un’ampia vista sulla valle dell’Aventino e il 
massiccio della Majella.  
 La prima citazione storica che la riguarda risale al 14167. Quella successiva si 
ha nella relazione della visita pastorale del 15688. Nel suo aspetto attuale, essa 
risalirebbe al XVIII secolo e sembra che fosse costruita sui ruderi di un antico 
palazzo medievale. Con molta probabilità sostituì una chiesa più antica. A tal 
proposito, Cuomo e Di Renzo (2021) hanno scritto che nei pressi di una fontana e un 
tratturello posti tra Fallascoso e Montenerodomo c’era una chiesa intitolata a San 
Nicolò che probabilmente crollò tra la seconda metà del XIV e il XV secolo e poi fu 
ricostruita nel centro di Fallascoso9.  

Alle chiese parrocchiali sinora citate e dedicate al vescovo di Mira sono da 
aggiungere altre secondarie che sono presenti in altri Comuni. 

La prima di esse è una piccola chiesetta che si trova nella vecchia zona 
industriale del Comune di Fara San Martino. Sino a circa 40-50 anni fa ogni sabato vi 
si celebrava una messa e talvolta i bambini facevano a gara tra loro per tirare una 
cordicina che muoveva la campana. 
 La seconda è un’altra chiesa sussidiaria che si trova nella frazione Calazzotto 
del Comune di Civitella Messer Raimondo. 
 È da osservare che tutte le chiese dedicate al vescovo di Mira che sono state 
riportate si trovano al centro dei paesi e non lungo gli antichi tratturi, a dimostrazione 
di un culto che fu importato in questi luoghi ad esclusivo uso e consumo della 
popolazione residente e non dei pastori transumanti in cerca di luoghi di riposo, fonti 
di approvvigionamento e preghiere. 

Esse sono situate sempre in ambiti molto panoramici, con un’ottima vista sui 
paesaggi circostanti e, in questo modo assolvevano alla funzione di importanti punti 
di riferimento comunitari ed esistenziali che annunciavano i momenti di dolore e 
pericolo; scandivano la vita religiosa con le sue celebrazioni festive e lavorativa 
quotidiana. Infatti, sino a circa 60-70 anni fa, i rintocchi dei loro orologi e campane 
che si sentivano anche ad alcuni chilometri di distanza, comunicavano l’inizio delle 
funzioni religiose, i lutti cittadini e l’ora quotidiana che i contadini utilizzavano per 
l’inizio e fine dei lavori agricoli e il consumo di alcuni pasti principali.  
 Le intitolazioni delle chiese al vescovo di Mira innanzitutto simbolizzano la 
volontà di onorare la sua vita e di chiedere la sua assistenza soprannaturale per 
l’intera comunità. Inoltre, con tale denominazione ogni località ha definito alcuni 
tratti principali dei propri riferimenti religiosi, simbolismi comunitari e storici.  

 
7 Madonna Al., Juvanum, Santa Maria del Palazzo, Torricella, Fallascoso, Montenero, p. 96. 
8 Cuomo, L. & Di Renzo A., Fallascoso Borgo d’altura. Indagini storico-paesaggistiche, p. 134. 
9 Cuomo, L. & Di Renzo A., op. cit., pag. 102. 

https://it.wikipedia.org/wiki/XVIII_secolo


Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 55  

 Le chiese di San Nicola dei Comuni riportati, recentemente hanno perso vari 
significati e simbolismi attribuiti dalla cultura agro-pastorale e, come visto, in un caso 
ha modificato la sua secolare denominazione. Ora, essenzialmente sono considerati 
edifici di culto in cui manifestare la propria fede religiosa ed a questa finalità hanno 
aggiunto funzioni turistiche e rievocative poiché ritenute importanti beni culturali, 
artistico-architettonici e luoghi di conservazione della memoria collettiva. 
 
 
Le leggende 
 
La consultazione di varie fonti bibliografiche e le interviste ad alcuni residenti hanno 
portato alla raccolta di diverse leggende riguardanti San Nicola.  
 La prima di esse fu raccolta a Gessopalena da Gennaro Finamore ed è 
intitolata “Il miracolo di San Nicola di Bari”10. Nella leggenda si narra che un giorno 
San Nicola andò a Roma portando con sé due asinelli, uno di color bianco e un altro 
nero. Durante il viaggio si fermò in una locanda e dopo la cena il Santo chiese al 
locandiere se avesse governato gli asini, ottenendo una risposta positiva. Quando si 
recò nella stalla, San Nicola si accorse che i due asini avevano la testa mozzata. Con 
gran sorpresa del locandiere, il Santo le riattaccò mettendo la testa dell’asino nero sul 
corpo di quello bianco e viceversa. Il mattino dopo San Nicola riprese il viaggio, 
mentre il locandiere pensando che un prelato viaggiasse con molti soldi si appostò gli 
disse: “Faccia a terra”. San Nicola che aveva assistito alla scena si voltò, toccò il 
locandiere con una bacchetta, lo trasformò in un asino e lo legò al carretto vicino agli 
altri due. 
 La sera, quando San Nicola vide dei conoscenti disse loro che se avessero 
bisogno d’aiuto poteva prestare un asino. Loro accettarono, si accordarono sul 
compenso, il Santo offrì il locandiere trasformato in un somaro, disse di trattarlo bene 
e poi partì. Quando arrivò a Roma, San Nicola andò dal papa e vide che aveva una 
bella colonna in una camera. Siccome pensò che stesse meglio nella sua chiesa, San 
Nicola chiese al pontefice di dargliela e ottenne una risposta positiva. Allora San 
Nicola toccò la colonna ed essa si ritrovò in riva al mare dove fu imbarcata per Bari. 
In seguito, il Santo partì, giunse nel luogo dove aveva trasformato il locandiere in un 
asino e chiese a coloro a cui lo aveva affidato se aveva lavorato bene. Essi risposero 
di sì e lo pagarono. La sera dopo San Nicola si recò alla locanda e chiese alla moglie 
del locandiere se sapesse dove si trovava il marito. Lei piangendo gli rispose che era 
morto. San Nicola replicò che non era vero poiché suo marito era andato a “buscar 
denaro”. In seguito, San Nicola toccò l’asino, gli riassegnò le vesti del locandiere, gli 
consegnò i soldi e gli disse: “Questo è denaro buono che te lo sei sudato”. 

 
10 Finamore G., Quando Cristo andava per il mondo, pagg. 55-56. 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 56  

La seconda leggenda che si riporta è intitolata “San Nicola e San Savino” e fu 
raccolta anch’essa da Finamore a Gessopalena11.  

In sintesi, essa narra che mentre San Nicola e San Savino conversavano con il 
papa in compagnia di alcuni turchi che non credevano alla Santissima Trinità, San 
Nicola levò un mattone dal pavimento e gli chiese di cos’era fatto. Il mattone rispose: 
“Io sono fatto di terra, acqua e fuoco e sono una sola cosa”. Allora San Nicola si 
rivolse ai turchi e disse: “Ecco il mattone è tre cose e una sola cosa, e così le tre 
persone della Santissima Trinità sono contemporaneamente tre persone e un solo 
Dio”. Dopo aver sentito queste parole i turchi si convertirono 
 La terza leggenda su San Nicola fu raccolta a Lama dei Peligni e pubblicata 
nel secolo scorso da Francesco Verlengia12. In essa si narra che un pellegrino prima 
della partenza per Bari promise a un compare che gli avrebbe portato un ricordo di 
San Nicola. Poiché si dimenticò della promessa fatta, il pellegrino al suo ritorno non 
portò nulla. Allora il compare gli disse: “Se mi portavi anche una pietra, sarei stato 
felice”.  Il pellegrino inizialmente rispose: “Ma le pietre sono dappertutto”. In seguito 
si chinò, ne raccolse una, la diede al suo compare che la baciò e su di essa apparve 
l’immagine di San Nicola. 
 La quarta leggenda che si riporta in questa sede fu narrata diversi anni fa allo 
scrivente da un’anziana signora di Lama dei Peligni e poi pubblicata in un saggio13. 
 In essa si narra che un tempo la città di Bari era affamata. Di conseguenza la 
popolazione si raccolse in chiesa e invocò l’intervento del suo santo protettore con le 
seguenti parole: “San Nicola di conforto / o pane o morte”. Esaurite le invocazioni e 
le preghiere, ogni persona tornò alla propria abitazione con la speranza nel cuore di 
essere esaudita nelle proprie suppliche. Dopo alcuni giorni, improvvisamente le 
campane della chiesa in cui si conservano le spoglie di San Nicola suonarono da sole 
e la popolazione barese, cosciente di assistere a un evento straordinario tornò in 
chiesa. Tra i convenuti c’erano alcuni marinai che dissero di aver notato l’arrivo in 
porto di una nave con un carico di grano. Dopo l’attracco, dalla nave scese un 
ufficiale che si recò dalle autorità comunali e riferì che il grano con un anello gli 
erano stati affidati da San Nicola. In seguito, le autorità locali si recarono in chiesa e 
si accorsero che dal dito del Santo mancava proprio l’anello. 
 Questo racconto in cui sostanzialmente si fa presente che San Nicola donò il 
cibo ai baresi è caratterizzato da varianti che ammettono donazioni miracolose di 
alimenti in località diverse da parte del Santo in questione.  
 Anche nella valle dell’Aventino esistono due leggende simili riguardanti San 
Marziale, il patrono di Torricella Peligna e la Madonna dei Raccomandati che si 
venera a Gessopalena. In entrambi i casi essi procurarono fonti di 
approvvigionamento alimentare alle popolazioni dei loro Comuni che attraversavano 

 
11 Finamore G., op. cit. pp. 57-58. 
12 Verlengia F., San Nicola di Bari, op. cit., pag. 27. 
13Pezzetta A., San Nicola a Lama dei Peligni. La chiesa, il culto, le tradizioni e le leggende, pag. 255. 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 57  

dei momenti di carestie. Queste leggende condividono il tema dei santi che donano il 
cibo e hanno origine nella tradizione cristiana che considera il cibo stesso un dono 
divino e un mezzo per esprimere i valori della carità e solidarietà. Inoltre, essi 
evidenziano gli strettissimi legami protettivi tra i santi e le popolazioni che li hanno 
scelti come numi tutelari, contribuendo a rinforzare i loro culti. 
 La quinta leggenda che si riporta fu narrata allo scrivente anch’essa 
dall’anziana signora di Lama dei Peligni e pubblicata nel saggio citato14. Essa 
fornisce una spiegazione mitica sul fatto che la statua del Santo che si conserva nella 
chiesa parrocchiale del paese ha tre dita tese verso il basso e adduce che furono 
utilizzate per compiere un miracolo.  
 In particolare, nella leggenda si narra che una povera vedova aveva tre figli 
che per sostenersi ogni giorno pascolavano le pecore di qualche ricco allevatore. Una 
sera le pecore affidate tornarono da sole dal pascolo senza i tre pastorelli poiché essi 
erano stati catturati, uccisi e posti in un barile per essere venduti come carne in 
un’osteria frequentata da gente di passaggio. La madre non conoscendo la sorte dei 
propri figli e non sapendo a chi rivolgersi pensò di recarsi in chiesa e pregare San 
Nicola di aiutarla. Il Santo impietosito dalle preghiere della povera donna scese sulla 
terra, si vesti da viandante e dopo un po’ di tempo raggiunse l’osteria in cui si 
conservava il barile con la carne dei tre pastorelli. San Nicola chiese all’oste: “Vorrei 
mangiare, cosa c’è di buono?”. “Ho un barile con carne molto tenera”, rispose l’oste. 
“Fammela vedere”, replicò San Nicola. Quando gli fu portato il barile, il Santo vi 
affondò le tre dita, fece resuscitare i bambini e li riaccompagnò dalla loro madre. 
 In un’altra leggenda diffusa nella zona si narra che i marinai baresi per 
trasportare le reliquie di San Nicola nella loro città navigarono per otto giorni. 
 Le leggende riportate sono varianti locali di altre a larga distribuzione 
geografica e tipiche espressioni della tradizione orale in cui spesso le storie cambiano 
rispetto a un modello originario se sono riferite da soggetti diversi. Inoltre, esse si 
possono considerare anche gli effetti di una tipica koinè culturale che si è originata 
dall’intreccio dell’opera di evangelizzazione della chiesa con tradizioni antiche e i 
bisogni esistenziali della popolazione.  
 La loro diffusione probabilmente è da attribuirsi ai pellegrinaggi, l’attività dei 
missionari e dei predicatori itineranti.  
 In genere la scenografia che le caratterizza con i suoi eventi straordinari è 
mutuata dalla comunità agro-pastorale del passato. A loro volta i principali soggetti 
che le animano sono sempre personaggi umili che nella devozione a San Nicola 
ponevano le speranze del loro riscatto sociale e della liberazione dalle angosce 
esistenziali della quotidianità. 
 Esse si raccontavano nei momenti conviviali, favorivano la socialità, le 
occasioni d’incontro e di ascolto. La loro funzione era di far conoscere con un 

 
14 Pezzetta A., San Nicola a Lama dei Peligni, op. cit., pag. 255. 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 58  

linguaggio semplice e immediato alcuni poteri e prerogative soprannaturali attribuiti al 
vescovo di Mira dalle credenze popolari, fornire alcune spiegazioni sul 
funzionamento del mondo, trasmettere insegnamenti morali e principi del Vangelo. 
Ora, invece appaiono decontestualizzate e lontane da un sentire comune. 
 Il fatto che fossero oggetto di una certa fede popolare dimostra che i narratori 
e i loro ascoltatori condividevano la credenza nell’esistenza di un mondo magico e 
utopico popolato da personaggi con poteri sovrumani e in cui le forze del male si 
scontrano con quelle del bene e si possono dominare. 

A conclusione del paragrafo si osserva che la trasmissione di leggende simili, 
come ha fatto notare Lia Giancristofaro in Abruzzo si è impoverita e si può dire quasi 
perduta15.  Anche nella valle dell’Aventino si è assistiti a questo fenomeno poiché ora 
solo pochi soggetti le ricordano e in alcuni casi sono confinate solo in antiche 
pubblicazioni del passato. Talvolta capita che qualche individuo che vuole imporsi 
all’attenzione pubblica come un profondo conoscitore della cultura locale, le 
ripropone suscitando quasi sempre curiosità e meraviglia. 
 
 
Le invocazioni religiose, i detti, i proverbi, i canti e gli aneddoti 
 
Sino ad alcuni decenni fa, nel contesto in esame erano abbastanza diffusi i detti, i 
proverbi, i canti, gli aneddoti e le invocazioni religiose riguardanti il vescovo di Mira. 
A tal proposito Verlengia scrisse che San Nicola è il santo protettore della valle 
dell’Aventino “che s’invoca sempre; nella disgrazia e nella felicità, nelle delusioni e 
nelle speranze. Quando una famiglia è prospera, e concorde è segno che S. Nicola 
tiene la mano sopra la casa”16.  

La documentazione sulle invocazioni religiose rivolte a San Nicola di Bari 
parte dal XVIII secolo ed è ricavata da vari rogiti testamentari dell’epoca. Infatti, la 
consultazione fatta dallo scrivente diversi anni fa di circa100 rogiti ha evidenziato che 
nella valle dell’Aventino, San Nicola, dopo la Madonna e San Giuseppe, era il più 
invocato per proteggere l’anima al momento dell’estremo trapasso. A dimostrazione 
di questa tesi si riportano le seguenti dichiarazioni spirituali trascritte in tre 
testamenti. Nel primo che risale al 1719, un sacerdote di un Comune dell’ambito di 
studio fece scrivere: “Conoscendo quanto sia inestimabile il prezzo della propria 
anima redenta col proprio sangue di Nostro Signore Gesù Cristo unico genito 
dell’Eterno Padre, nella sua passione e con tutta devotione et humiltà la raccomanda 
et da hora per all’ora nel passaggio farrà da questa a miglior vita la riconsegna nel 
seno della Infinita Misericordia dell’Eterno Iddio Padre, Figliolo et Spirito Santo, 
pregandolo ad ogni maggior divozione, concederli largo perdono et indulgenza di 

 
15 Giancristofaro L., Folklore abruzzese. Dai modelli del passato alla postmodernità., p. 271. 
16 Verlengia F., San Nicola di Bari, op. cit., pag. 27. 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 59  

tutti li peccati commessi et le offerte fatteli per tutto il tempo di sua vita affinchè 
dopo la sua morte mediante li meriti del pretioso sangue sparso dal Nostro Signore 
Gesù Cristo nella sua Santissima Passione, Vergine Maria et intercessione delli 
gloriosi Sancti Pietro e Paolo, S. Giuseppe, S. Nicola et altri suoi protettori ed 
avvocati si compiaccia la sua divina maestà riceverla in gratia nella Celeste Patria del 
Paradiso in compagnia dei Suoi Santi et eletti”17.  
 Nel secondo rogito del 1725 fu trascritta la seguente invocazione: “Con tutto 
l’intimo del cuore raccomanda l’anima sua all’Onnipotente Iddio, Padre, Figlio et 
Spirito Santo pregandolo per li meriti della Santissima Passione del Nostro Signore 
Gesù Cristo, Protettione dalla Vergine Maria, del suo Santo Angelo Custode, Santo 
Nicola, S. Francesco Saverio et altri suoi Santi avvocati e protettori, voglian degnarsi 
assistere nel punto della sua morte difendendola da diaboliche insidie, dargli felice 
passaggio da questa a miglior vita e riceverla nella Celeste Patria del Paradiso in 
compagnia di tutti i Santi e Beati”18. 
 Nel terzo rogito del 1735 il testatore espresse le seguenti volontà: “Sapendo 
quanto sia inestimabile la sua anima, con tutto l’intimo del suo cuore la raccomanda 
con tutta humiltà e devozione al Supremonarca ed Onnipotente Iddio, Padre, 
Figliuolo e Spirito Santo chiedendogli humilmente perdono di tutti li peccati 
commessi et offese fatteli in tutto il tempo di vita, pregandolo humilmente per li 
meriti del Suo sangue sparso di Nostro Signore Gesù Cristo, nella sua dolorosa 
passione, il suo Angelo Custode, la Beatissima Vergine Maria, S. Giuseppe suo 
sposo, gli Apostoli Pietro e Paolo, S. Nicola, S. Antonio da Padova, S. Francesco 
Saverio, i Santi Avvocati e protettori difendere nel punto estremo la mia anima da 
tentazioni diaboliche e condurla nella Celeste Patria del Paradiso”19. 
 La consuetudine di riportare le invocazioni religiose negli atti notarili si è 
persa. Infatti, nei rogiti testamentari del XIX e del XX secolo che sono stati 
consultati, le citazioni del vescovo di Mira e di altri santi sono scemate sino ad 
annullarsi completamente. Invece, la credenza che San Nicola potesse proteggere 
l’anima nel momento dell’estremo trapasso è rimasta, come dimostra il seguente 
canto che spesso intonava il parroco di Colledimacine prima del suo decesso 
avvenuto nel 2024: “Avvocato San Nicola / protettore dei sacerdoti / dèh accetta i 
nostri voti / per la santa carità”. 
 Durante il XX secolo, nel contesto in esame, San Nicola era considerato un 
santo dell’abbondanza che s’invocava per qualsiasi necessità esistenziale.  

 
17Archivio di Stato di Chieti sottosezione di Lanciano, Protocolli rogati dal notaio Deliberato 
Francesco di Gessopalena dal 1685 al 1732, vol. 16. 
18 Archivio di Stato di Chieti sottosezione di Lanciano, Protocolli rogati dal notaio Deliberato 
Francesco di Gessopalena dal 1685 al 1732, vol. 17. 
19 Archivio di Stato di Chieti, Sottosezione di Lanciano, Protocolli rogati dal notaio De Vitis Antonio 
di Palena dal 1734 al 1772, volume I 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 60  

 A Lama dei Peligni il suo intervento protettivo si poteva richiedere recitando 
la seguente orazione dialettale: “San Nicole de mare e de marine / ch’ajute tutte le 
pellegrine / ajute pure a mè che sò na povera sventurate “20. 
 San Nicola era considerato anche un santo protettore dei bambini che favoriva 
il loro sviluppo e l’apprendimento delle prime strutture linguistiche dei gerghi locali.  
A tal proposito a Fara San Martino per favorire lo sviluppo psicofisico dei bambini in 
tenera età, si usava dire: “Sante Nicole lu passe e la parole”21. A Lama dei Peligni, 
quando i bambini dimostravano alcune difficoltà nell’acquisizione delle prime 
elementari forme linguistiche si usava dire: “Sante Nicole dajje la parole”22. A 
Taranta Peligna, per lo stesso motivo si usava dire: “Sande Nicole porteje la 
parole”23. 

Nella valle dell’Aventino, la festa di San Nicola, ossia il 6 dicembre, 
assumeva una certa importanza per osservare il movimento del sole, esprimere 
considerazioni sulla durata delle ore di luce quotidiane e conteggiare i giorni che 
mancavano all’arrivo del Natale. 
 A Colledimacine, Lama dei Peligni, Palena e forse anche in altri Comuni della 
valle, un proverbio in tal senso sentenzia: “A Sande Nicole / Natale a diciannòve”, il 
cui significato è che dalla festa di San Nicola a quella natalizia mancano 19 giorni. 
A Taranta Peligna per affermare lo stesso concetto si usa dire: “A Sante Nicole 
Natale a diciannòve / Chi meglio sa cuntà / diciannòve jurre avemme da fa”24. 
 Un altro proverbio con lo stesso significato raccolto a Lama dei Peligni è il 
seguente: “Sande Nicole / Natale a diciannòve; Sanda Cuncette / Natale a diciassètte / 
Sanda Lucì / Natale a tridece; Sande Tumasse / Natale a quattre passe”25. La variante 
di tale detto raccolta a Colledimacine afferma: “Mo ve’ santa Nicole / e Natale a 
diciannove. / Santa Cuncette / e Natale a diciassettte /. Santa Luci’ / e Natale a tridece 
di. / A Sante Tumasse / chi mejje sa cunta’ / quettre pesse semma fa”26. 
 Il detto che segue, conosciuto in diversi Comuni, dimostra che la data del sei 
dicembre era utilizzata per fare considerazioni sulla breve durata del periodo di luce 
giornaliera: “A Sande Nicole lu juorne è luonghe nu passe de vove”27. 

 
20 Pezzetta A., San Nicola a Lama dei Peligni, op. cit., pag. 254. Traduzione: San Nicola di mare e dei 
marinai / tu che aiuti tutti i pellegrini / aiuta anche me che sono una povera sventurata. 
21Traduzione e significato: San Nicola il passo e la parola (fallo muovere e parlare). 
22 Pezzetta A., San Nicola a Lama dei Peligni, op. cit., pag. 255. Traduzione: San Nicola dagli la 
parola. 
23Traduzione: San Nicola portagli la parola.  
24 Madonna An., Da matutine a dope hundenore e’vemmarie, op. cit. pag. 243. 
25 Traduzione: San Nicola / Natale a 19 / Santa Concetta (L’Immacolata Concezione) / Natale a 17 / 
Santa Lucia / Natale a 13 / San Tommaso / Natale a 4 passi.  
26 Traduzione: Ora arriva San Nicola / e Natale a 19 / Santa Concetta / e Natale a 17 / Santa Lucia / e 
Natale a 13 giorni / A San Tommaso / chi meglio sa contare / quattro passi dobbiamo fare. 
27 Pezzetta, A., San Nicola a Lama dei Peligni, op. cit., pag. 255. Traduzione: A San Nicola il giorno è 
lungo un passo di bue. 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 61  

 A Lama dei Peligni si citava il vescovo di Mira anche nel seguente detto 
popolare che si utilizzava per augurare del male a qualcuno: “Pozza jje a S. Nicole 
‘nche la mazze”28.  
 Alle invocazioni religiose e proverbi riportati che riguardano San Nicola si 
aggiungono una filastrocca e un canto.  
 La filastrocca che fu pubblicata da De Nino alla fine del XIX secolo, a suo 
avviso era conosciuta in vari Comuni abruzzesi tra cui Casoli, è composta dalle 
seguenti strofe: “Sante Necole era piccirille / Se mittì ‘n mente de irse a fa’ frate. / La 
mamme jie responne nchu ‘nnu ditte: / Vacce, Necole me’, sci’ beneditte. / La 
mamme j’ aresporrne ncu ‘nnu piante: / Vacce, Necole, te puzze fa’ sante. / La 
mamme j’ aresponne cu’ ddulore: / Vacce, Necole mi’, alla bon’ora. / La mamme se 
ne ì ncu ji pariente. / Sante Necole vo’ mette ji diente. / La mamme se ne va pe ji 
vecine; / Sante Necole ha ‘ntustate le legnine. / La mamme se ne va pe jju parentate; 
Sante Necole se vulì fa’ frate”29. 
 Il seguente canto dedicato a San Nicola è stato riferito da un informatore, di 
solito s’intonava durante i pellegrinaggi a Bari, ed è conosciuto a Torricella Peligna 
ed in altri Comuni della valle: “La cocce de S. Nicole jje l’adore, jje l’adore / la mene 
de S. Nicole jje l’adore, jje l’adore / lu pede de S. Nicole jje l’adore, jje l’adore e li 
voje adurà / e Sante Nicole la grazie mi fà”30. 
 L’insieme dei canti, invocazioni religiose, detti e proverbi che sono stati 
riportati sono un’ulteriore prova che nella valle dell’Aventino San Nicola di Bari era 
oggetto di una profonda venerazione, entrava anche nelle composizioni popolari e si 
era formata una cultura tipica in cui il Santo aveva assunto un ruolo di importante 
protagonista. 
 Anche questi fatti nel loro complesso hanno perso la loro valenza comunitaria 
e sono diventati desueti nel linguaggio popolare e nelle consuetudini quotidiane.  
 In alcuni casi essi alimentano le bacheche dei ricordi di vari siti facebook, le 
pubblicazioni di cultura popolare o le conversazioni dei soggetti che citano fatti ed 
episodi del passato. 
 
 

 
28 Pezzetta A., San Nicola a Lama dei Peligni, op. cit., pag. 255. Traduzione: Possa andare in 
pellegrinaggio a San Nicola con il bastone. 
29 De Nino A., Usi e costumi abruzzesi: fiabe, vol III, pagg. 19-20. Traduzione: San Nicola era 
piccolino / Si mise in testa di farsi frate: / La mamma gli risponde con un detto: / Vacci, Nicola mio, sii 
benedetto. / La mamma gli risponde con un pianto: / Vacci, Nicola, tu possa esser santo. / La mamma 
gli risponde con dolore: / Vacci, Nicola mio, alla buon’ora. / La mamma se ne andò con i parenti; / San 
Nicola vuol mettere i denti. / La mamma se ne va con i vicini / San Nicola ha intostate le gengive / La 
mamma se ne va con il parentado. / San Nicola ha voluto farsi frate. 
30 Traduzione: La testa di San Nicola io la adoro io la adoro / la mano di S. Nicola io la adoro io la 
adoro / il piede di S. Nicola io la adoro io la adoro / il piede di San Nicola / io la adoro e la voglio 
adorare / e San Nicola tante grazie mi fà. 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 62  

Le feste di San Nicola nella valle dell’Aventino 
 
Un altro importante fatto che documenta l’importanza del culto per San Nicola è 
l’organizzazione di feste in suo onore.  
 Il fatto che, come visto, nel contesto in esame fossero edificate varie chiese 
dedicate al Santo durante il XIV secolo, porta ad ipotizzare che all’epoca il suo culto 
dovesse essere diffuso e si organizzassero anche feste religiose in suo onore, ma su 
questi aspetti nulla si sa. Si può solo dire che con molta probabilità, nel rispetto di 
consuetudini abbastanza generalizzate, nel Medio Evo si celebrassero funzioni 
religiose, organizzassero pubbliche processioni e, davanti alle chiese citate, in 
occasione delle feste dedicate a San Nicola di Bari: si raccogliessero giocolieri, 
venditori ambulanti e bancarelle; si tenessero fiere e vendessero o scambiassero 
animali, vivande, prodotti d’abbigliamento e artigianali. 
 Dal Medio Evo si passa all’Età Moderna, in particolare al sinodo diocesano 
teatino del 1616 in cui i convenuti deliberarono l’estensione dell’obbligo di fare 
osservare il precetto festivo durante le feste dei santi titolari delle parrocchie31. 
Tenendo conto di questa prescrizione sinodale, si ha la certezza che San Nicola nel 
XVII secolo era sicuramente festeggiato con solenni funzioni religiose nelle seguenti 
località della valle dell’Aventino: Colledimacine, Fallascoso, Lama dei Peligni, 
Lettopalena e Taranta Peligna. 
 Per quanto riguarda le componenti civili delle feste, si può dire che alle 
generalizzate consuetudini medioevali che persistettero, si potrebbero aggiungere 
altre variabili dà luogo a luogo e che sono riassumibili in fuochi d’artificio e giochi 
popolari. 
 Nel corso del XVIII e XIX secolo continuò l’organizzazione dei 
festeggiamenti dedicati a San Nicola in vari Comuni della valle. 
 Dalla relazione della visita pastorale effettuata a Lama dei Peligni nel 1804 
risulta che nella chiesa parrocchiale si conservavano alcune reliquie di San Nicola di 
Bari con le relative autentiche32. Non è dato di sapere quando esse furono acquisite, 
ma si può immaginare che il loro acquisto avvenne nel corso del XVII secolo quando 
il commercio di tali oggetti sacri era abbastanza praticato. Questo fatto probabilmente 
accentuò il culto per il Santo e l’organizzazione degli eventi festivi nel paese. 

Dalla consultazione di documenti e dai racconti di vari soggetti intervistati è 
emerso che a Colledimacine, Gessopalena, Lettopalena, Lama dei Peligni e Taranta 
Peligna, nella prima metà del XX secolo si organizzavano vari eventi per festeggiare 
o ricordare San Nicola di Bari.  

 
31 Pezzetta A., San Nicola a Lama dei Peligni, op. cit., pag. 254. 
32 Pezzetta A., San Nicola a Lama dei Peligni, op. cit., pag. 254. 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 63  

Nel loro complesso esse erano caratterizzate da momenti in cui la fede 
popolare si mescolava alla volontà di dimenticare le difficoltà esistenziali, esprimere 
la gioia di vivere e sognare un’esistenza più felice.  
 In particolare, a Colledimacine, la prima decade del mese di settembre si 
organizzava un’importante festa civile e religiosa dedicata a Sant’Emidio e San 
Nicola. 
 A Lama dei Peligni la festa di San Nicola era preceduta da una novena serale 
di preghiere33. 
 A Taranta Peligna, per onorare il vescovo di Mira si organizzavano: un 
digiuno negli ultimi nove mercoledì che precedevano la festa, una novena di 
preghiere, solenni vespri e il 6 dicembre una festa con una processione. Nella stessa 
occasione un’emigrata negli Stati Uniti raccoglieva dei fondi tra i suoi parenti ed 
amici e poi li inviava alla parrocchia34.  

 
33 Il testo della novena di che si recitava a Lama dei Peligni in onore di San Nicola è il seguente: 
“Gloriosissimo nostro Patrono San Nicola, tu che fosti l’onore dei sacerdoti, lo splendore dei vescovi, 
l’oggetto più tenero della pietà del nostro popolo, tu che fosti sempre infiammato d’amore verso Dio e 
verso il popolo, impetraci dal Signore una scintilla di tale carità e così saremo più ancora di Dio e del 
prossimo. Gloria al Padre… 
Gloriosissimo nostro Patrono ed avvocato San Nicola, glorificato in mare, lodato in terra, invocato in 
tutti i pericoli. Tu che ispiri santità pieno di buon odore, mira i bisogni di questo tuo popolo, proteggilo 
e impetragli una virtù tale che lo unisca a Dio ora e sempre. Gloria al Padre… 
Gloriosissimo nostro Patrono San Nicola, se lo zelo della divina gloria animò sempre la tua nobile 
anima, ti muova ora a pietà delle anime nostre. Parlaci nell’interno del cuore, o gran santo, mentre noi 
promettiamo di ascoltare ciò che ci dirai, a gloria di Dio ed a nostro vantaggio. Gloria al Padre…. 
Gloriosissimo nostro Patrono San Nicola, Santo dei miracoli, colonna della chiesa, fedele dispensatore 
dei divini tesori, ottieni a noi tutti di divenire luce invece che tenebre, inviti alla virtù piuttosto che 
occasione al peccato, promotori di comunione, anziché di divisione. Gloria al Padre… 
Gloriosissimo nostro Patrono San Nicola, tu che fosti Padre tanto amoroso dei poveri, liberaci dalla 
passione dell’interesse e del tornaconto che tanto ci oppone all’amore del prossimo. Dacci un cuore 
tenero verso gli altri affinchè‚ sollevandoli nei bisogni, meritiamo di crescere nella grazia e nell’amore 
di Dio. Gloria al Padre... 
Gloriosissimo nostro Patrono San Nicola, tu che conservasti la verginità e fosti il maestro della 
continenza, a te ricorriamo con la speranza che ci liberi dalle lusinghe in modo da essere più liberi nel 
seguire insieme con te l’Agnello immacolato, Gesù Cristo nostro Signore. Gloria al Padre ... 
Gloriosissimo nostro Patrono San Nicola, tu che infondi una celestiale dolcezza nelle anime dei 
tribolati, facci sperimentare gli effetti del tuo patrocinio in tutti i nostri spirituali e temporali bisogni. 
Gloria al Padre… 
Gloriosissimo nostro Patrono San Nicola: poiché innumerevoli sono i pellegrini che da ogni luogo 
vengono ai tuoi altari per ringraziarti dei favori ricevuti: rendi anche noi degni di meritare l’aiuto ed il 
conforto necessario alla salvezza dell’anima e del corpo. Gloria al Padre… 
Gloriosissimo nostro Patrono San Nicola, tu che tanto ti avvalesti dei miracoli, delle virtù e delle 
grazie di cui il Signore si degnò illustrare la tua nobile anima, ottienici un vero spirito di umiltà, per 
essere noi esaltati insieme con te nelle vie del Signore. Gloria al Padre…”. 
34 Madonna An., Da matutine a dope hundenore e’vemmarie, op. cit. pag. 241. 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 64  

 Il citato rito del digiuno degli ultimi nove mercoledì prima del sei dicembre ha 
origine in una leggenda che probabilmente un tempo era conosciuta anche a Taranta 
Peligna in cui si narra che durante il periodo d’allattamento, il piccolo Nicola 
succhiasse il latte materno solo una volta al giorno al fine di rispettare il digiuno 
cristiano previsto durante la giornata. 

A Gessopalena sino ad alcuni decenni fa, il 6 dicembre si organizzava una 
fiera dedicata al Santo che costituiva un importante momento per la vendita del 
bestiame e dei tacchini da consumare durante le festività natalizie.  
 In seguito nella valle dell’Aventino, nonostante a San Nicola siano intestate 
diverse chiese e parrocchie, lentamente i festeggiamenti sono diventati più 
evanescenti e ora si organizzano solo in due località. Tenendo conto di questo, un 
soggetto intervistato ha anche ipotizzato che la dedica di una chiesa di un Comune al 
vescovo di Mira sia stata un’imposizione senza alcun riscontro nel culto e nelle 
tradizioni popolari. 
 Ora esiste la consuetudine di organizzare nella chiesa della contrada 
Calazzotto una cerimonia religiosa in onore del santo la seconda domenica di maggio 
e una festa più solenne a Lettopalena. 
 In particolare, la festa di Lettopalena che sarà organizzata il 6 dicembre 2025 
prevedrà: la celebrazione di una messa in mattinata, una processione per le vie 
principali del paese e un momento conviviale con la degustazione di prodotti tipici. 
 
 
L’assegnazione a San Nicola dei nomi di persone, strade, piazze e ambiti 
paesaggistici 
 
In diversi Comuni della valle dell’Aventino si osservano strade e piazze ed altro 
dedicate al vescovo di Mira. Infatti, troviamo: uno slargo e una strada a Casoli; 
un’area agricola ora abbandonata e chiamata “Piana di San Nicola” che si trova a 
Colledimacine; una piazza ciascuna a Taranta Peligna e a Fallascoso; un ricovero 
pastorale che si trova nella parte del massiccio della Majella appartenente al Comune 
di Fara San Martino35. 
 A queste testimonianze recenti si aggiunge un atto notarile del 1660 in cui si 
fece presente che San Nicola connotava la toponomastica. Infatti, nel documento è 
scritto che un terreno sito nel Comune di Casoli “alio latere bona Sancti Nicolai et 
alios fines”36, ossia confinava con un altro appartenente a San Nicola. 
 Queste dediche, nel loro complesso confermano che il vescovo di Mira è un 
importante simbolo delle identità comunali, una significativa figura religiosa della 
storia e cultura locale e ricordano il suo culto. 

 
35 Sulle pareti della grotta di Fara San Martino, in base alle credenze locali, scorre acqua che se bevuta 
dalle donne o bagna il seno, aumenterebbe la secrezione di latte materno. 
36 Fiorentino N, In terra casularum, vol II, p. 109, 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 65  

 Nei Comuni della valle dell’Aventino esiste anche la consuetudine abbastanza 
diffusa di assegnare alle persone i nomi di Nicola e Nicoletta al momento della loro 
nascita. 
 Nel loro complesso questi nomi sino ad alcuni decenni fa, molto spesso si 
assegnavano a coloro che nascevano il sei dicembre e hanno i seguenti significati: 
rappresentano l’attaccamento a tradizioni famigliari, la volontà di onorare propri 
antenati, augurare al bambino alcune virtù associate al santo di cui portano il nome e 
volergli affidare la sua protezione.  
 Anche questa tradizione si sta lentamente sfaldando poiché ora 
nell’assegnazione dei nomi, le motivazioni parentali e religiose sono sostituite da 
influssi di altra natura. 
 
 
I pellegrinaggi 
 
Un altro effetto della diffusione del culto e della profonda devozione a San Nicola è 
costituito dai pellegrinaggi a Bari.  
 Secondo Verlengia, in passato essi erano abbastanza frequenti e i pellegrini al 
ritorno in paese, per devozione riportavano sempre le immagini e la manna chiusa in 
bottigliette sulle quali era disegnata l’immagine di San Nicola. In seguito, la manna si 
custodiva nelle abitazioni e si utilizzava per la cura degli estremi rimedi, insieme alle 
panicelle di San Biagio che ancora oggi si benedicono a Taranta Peligna e alla 
bambagia con cui a Fallascoso si avvolgono le ossa di San Rinaldo, il santo protettore 
del paese37. 
 Nei vari Comuni, sino alla prima metà del XX secolo, si organizzavano 
comitive di pellegrini che partivano a piedi percorrendo diverse parti degli antichi 
tratturi, impiegavano vari giorni per arrivare a Bari, la notte dormivano in ricoveri 
fortuiti oppure, lungo il percorso erano accolti da comunità religiose che offrivano 
assistenza. 

A Lama dei Peligni, nello stesso periodo storico, i pellegrini che partivano a 
piedi, spesso formavano le cosiddette “torce” in quanto portavano un cero che 
offrivano al santuario a cui erano diretti. Il viaggio dei fedeli era accompagnato da 
diversi canti ed inni religiosi di cui, tranne il caso precedentemente citato, si sono 
perse completamente le tracce. 
 A Taranta Peligna si era formata una compagnia con propri “priori” che 
organizzavano i pellegrinaggi a piedi a Bari al fine di partecipare alla festa del nove 
maggio, pregare sulla tomba del santo e, riportare indietro un po’ di manna e una 
bottiglietta con l’acqua che sgorga dalle reliquie del Santo38. 

 
37 Verlengia F., San Nicola di Bari, op. cit., pag. 27. 
38 Madonna An., Da matutine a dope hundenore e’vemmarie, op. cit. pag. 241.  



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 66  

 A Torricella Peligna circolava un simpatico aneddoto riguardante un 
pellegrinaggio in cui si narra che una donna si recò a Bari per chiedere a San Nicola 
la grazia di avere un figlio. Dopo essere stata in chiesa a pregare presso il luogo in cui 
si conservano le reliquie, la notte dormì in una locanda e la mattina dopo ripartì. 
Dopo nove mesi nacque un bambino, e suo marito volle andare a Bari per ringraziare 
il santo. Casualmente la notte anche lui alloggiò nella stessa locanda della moglie e 
venne a sapere che la stessa nove mesi prima aveva avuto un rapporto sessuale con un 
viandante. 
 
 
Le nuove tradizioni di San Nicola di Bari nella valle dell’Aventino 
 
Le sostanziali modifiche che recentemente si sono registrate nel quadro economico 
locale, le nuove esigenze della vita contemporanea, la televisione e gli altri mezzi di 
comunicazione di massa hanno alimentato la diffusione tra la popolazione di nuove 
tendenze culturali, consuetudini quotidiane e tradizioni civili e religiose.  
 Un nuovo stereotipo culturale che lentamente si è diffuso nella zona riguarda 
la trasformazione di San Nicola in Santa Klaus e Babbo Natale che fanno regali ai 
bambini.  
 Quest’argomento è stato trattato in varie attività didattiche messe in atto da 
alcuni insegnanti dell’Istituto Comprensivo di Palena-Torricella Peligna che ha propri 
plessi scolastici in quasi tutti i Comuni della valle.  
 In particolare, uno di essi, il sei dicembre ha l’abitudine di accennare ai 
rapporti esistenti tra San Nicola, Santa Klaus, Babbo Natale e racconta ai suoi alunni: 
la storia di entrambi, i loro legami culturali e conseguenze sulle tradizioni popolari.  
 L’effetto immediato di quest’iniziativa è che l’argomento trattato è entrato nel 
patrimonio conoscitivo degli alunni stessi e delle loro famiglie. Tuttavia, nonostante il 
lavoro scolastico e l’influenza dei mezzi di comunicazione di massa, al momento 
attuale non esiste nessuna consuetudine comunitaria e generalizzata delle tradizioni di 
Santa Klaus, anche se ogni tanto se ne discute e qualcuno sembra che le accetti al fine 
di far felici i propri bambini. 

Una nuova tradizione, che per alcuni anni è stata messa in atto nel Comune 
di Torricella Peligna, è stata la festa degli onomastici degli uomini e donne con il 
nome di Nicola e Nicoletta da celebrarsi in una domenica vicina al sei dicembre. 

In questo caso è stata accettata l’idea che l’onomastico, pur essendo una 
festa personale legata al nome di battesimo, condivide il significato di 
commemorare la figura del santo corrispondente. Inoltre, si son voluti riunire gli 
uomini e donne con lo stesso nome in un momento di gioia collettiva in cui si 
ricorda San Nicola di Bari e i suoi legami spirituali con i soggetti presenti. 

Nel 2005 la festa è stata organizzata l’11 dicembre, in una giornata di 
domenica e ha riunito una buona parte dei Nicola e Nicoletta del paese. Il suo 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 67  

programma ha previsto: una santa messa al mattino, un pranzo comunitario in un 
ristorante e una serata danzante.  

Negli altri Comuni, di solito i Nicola e Nicoletta festeggiano gli onomastici in 
famiglia o tra gruppi di amici ricevendo in cambio piccoli doni e recentemente 
messaggi augurali anche attraverso vari siti facebook. 

Le nuove tradizioni che sono nate in quest’ultimi anni hanno investito anche 
i pellegrinaggi. Infatti, ora il grande bisogno di affidare il proprio destino a San 
Nicola si è affievolito e di conseguenza anche i pellegrinaggi comunitari diretti a 
Bari, da diversi anni non si organizzano in nessun Comune della valle dell’Aventino. 
Essi sono stati sostituiti dalle frequentazioni famigliari e individuali. Infatti, ora chi 
vuole manifestare la propria venerazione per il vescovo di Mira attraverso i 
pellegrinaggi nel capoluogo pugliese, anziché a piedi, pullman e/o gruppi organizzati, 
percorre in automobile l’intero tragitto sino a Bari insieme a propri famigliari o alcuni 
amici. 
 Agli aspetti puramente religiosi dei viaggi, spesso si sono aggiunte le voglie di 
conoscere nuove località, essere partecipi dei momenti ludico-ricreativi previsti negli 
eventi festivi dei luoghi visitati, osservare paesaggi gradevoli e oggetti d’arte.  
 Gli antichi tratturi percorsi dai pellegrini che si recavano a Bari, ora in alcune 
parti sono attraversati da comitive organizzate di turisti che continuano a viaggiare a 
piedi; non sono animate da motivazioni religiose, in certi casi vogliono rivivere 
alcune emozioni dei pastori transumanti e in generale sono alla ricerca di nuove 
sensazioni, finalità salutari e luoghi contemplativi di notevole interesse storico, 
ecologico e paesaggistico. 
 Un recente pellegrinaggio che da diversi anni è organizzato dalle parrocchie di 
Lettopalena e Lama dei Peligni ha avuto per meta la visita al santuario della Madonna 
dei Miracoli di Casalbordino (Ch) e Pollutri (Ch). In quest’ultima località si 
conservano alcune reliquie di San Nicola di Bari e annualmente si organizzano due 
importanti feste in suo onore, ma in nessun caso si è associato il viaggio alle sue 
tradizioni sul vescovo di Mira, un’ulteriore dimostrazione che nell’ambito di studio il 
Santo ora ha perso rilevanza comunitaria.  
 Dalle testimonianze di vari soggetti intervistati, è invece emerso che 
recentemente le feste pollutresi dedicate al vescovo di Mira sono le mete di viaggi 
privati in automobili. 
 
 
 
 
 
 
 
 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 68  

Osservazioni conclusive  
 
Come visto, i fatti riportati nel loro insieme provengono da tutti i Comuni della Valle 
dell’Aventino, a dimostrazione che San Nicola di Bari per ognuno di essi è stato un 
importante elemento di riferimento religioso che ha influenzato le tradizioni popolari.  
Le differenze di notizie esistenti tra un Comune e l’altro sono dovute alla mancanza 
di adeguati informatori per alcuni di essi.  
 In generale l’immaginario popolare della Valle dell’Aventino assegnava a San 
Nicola di Bari grandi poteri magici e la capacità di fare miracoli, due importanti 
attributi che lo qualificavano come un nume da invocare nei casi di necessità, un 
estremo rimedio utile a superare la precarietà esistenziale, vincere l’impotenza contro 
le forze della natura ed esprimere desideri ideali tra cui la speranza utopica di poter 
sovvertire l’ordine naturale. 
 A San Nicola si attribuivano anche altre valenze poiché accomunava, creava 
alcune basi dell’identità comunitaria, forniva gli strumenti per opporsi ai capricci 
della natura e allo scoraggiamento causato dalle difficoltà esistenziali.  
 Il culto di San Nicola nella valle dell’Aventino, come visto, nel suo complesso 
sta registrando un lento ed inesorabile declino che nel caso di Lama dei Peligni ha 
portato al cambiamento d’intitolazione della chiesa parrocchiale.  
 Sarebbe imperdonabile se il culto stesso, insieme a tutti i fatti citati sparissero 
per sempre dalla memoria collettiva degli interessati alle tradizioni popolari e di 
coloro che continuano a vivere nell’area considerata.  
 Ad evitare che questo succeda contribuisce parzialmente la pubblicazione del 
presente articolo. Ciò purtroppo non basta e di conseguenza sarebbe opportuno 
studiare un altro e più adeguato meccanismo di tutela culturale. 
 Un’idea in tal senso la fornisce l’associazione del culto di San Nicola alla 
transumanza che dal 2019 è considerato dall’Unesco Patrimonio Culturale 
Immateriale dell’umanità. Questo riconoscimento potrebbe essere esteso anche agli 
effetti della transumanza stessa tra cui il culto nicolaiano considerandolo anche un 
importante bene immateriale della valle dell’Aventino. 
 
 
Ringraziamenti:  
 
Per le informazioni fornite si ringraziano: Fiorina Barone, Amedeo Cappella, Elisa Di 
Fabrizio, Falcone Ugo, Aurelio Manzi, Gianna Masciarelli, Rita Orsatti, Pietro 
Ottobrini, Mario Pellegrini e Enrico Rosato. Un caro ricordo della signora Teodora 
Cianfarra che diversi anni fa mi fornì varie informazioni sulle tradizioni di San Nicola 
a Lama dei Peligni e ora può vedere il Santo quotidianamente nella volta celeste. 
 
 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 69  

Bibliografia 
 
Fondi manoscritti 
 
Archivio di Stato di Chieti sottosezione di Lanciano: 
Protocolli rogati dal notaio Deliberato Francesco di Gessopalena dal 1685 al 1732, 
voll. 22. 
Protocolli rogati dal notaio De Vitis Antonio di Palena dal 1734 al 1772, voll. 8. 
 
Testi e articoli a stampa 
 
Bacci, M., (2006), San Nicola splendori dʼarte dʼOriente e dʼOccidente, Arthemisia, 
Pesaro. 
Balzani, U., (1903), Il Chronicon Farfense di Gregorio di Catino, voll. I-II, Istituto 
Storico Italiano, Roma. 
Balducci, A., (1929), Regesti delle pergamene e codici del Capitolo Metropolitano 
teatino vol. I: 1060-1400, Casalbordino (CH). 
Carpineto, G., (1961), Aspetti della Controriforma in Abruzzo: la diocesi di Chieti nel 
secolo XVI, Cooperativa Editoriale Tipografica, Lanciano (CH). 
 Carusi, E., (1929), Il Memoratorium” dell’abate Bertario sui possessi cassinesi 
nell’Abruzzo Teatino e uno sconosciuto vescovo di Chieti del 938”, Casinensia, II, pp. 
97-114; 
Cattabiani, A., (1993), Santi d’Italia. Vite, leggende, iconografia, feste patronali, 
culto, Rizzoli, Milano. 
Cattabiani, A., (2008), Calendario, le feste, i miti, le leggende ed i riti dell’anno, 
Mondadori, Milano. 
Clemente, P. & Mugnaini F., (2008), Oltre il folklore. Tradizioni popolari e 
antropologia nella società contemporanea, Meltemi, Roma. 
Como, R., (2012); Dalla valle Aventina alla locazione di Arignano. Quando al calar 
che fanno... La mena delle pecore nel periodo della prima professazione 1553-1615. 
Bastogi Ed., Foggia. 
Cuomo, L., (1992), Vie armentizie della media Valle del Sangro, Rivista Abruzzese, 
3, pp. 207-213. 
Cuomo, L. & Di Renzo A., (2021), Fallascoso Borgo d’altura. Indagini storico-
paesaggistiche, Bibliografica, Castelfrentano (Ch). 
De Nino, A., (1883), Usi e costumi abruzzesi. Fiabe, vol III, Tipografia Barbera, 
Firenze. 
Federici, V., (1929), Chronicon Vulturnense del monaco Giovanni, voll. I-III, Istituto 
storico italiano per il Medio Evo, Roma. 
Finamore, G., (1992), Quando Cristo andava per il mondo, ristampa anastatica a cura 
di Nicolai M. C., Polla, Avezzano (AQ). 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 70  

Fiorentino. N., (1992), In terra casularum, vol II, Legatoria Borrelli, Casoli (Ch). 
Giancristofaro, E., (1999), Tradizioni popolari d’Abruzzo, Newton & Compton, 
Roma. 
Giancristofaro, E., (2012), Totemàjje due. Cultura popolare abruzzese, GEO s.r.l., 
Fossacesia (Ch). 
Giancristofaro, L., (2005), Folklore abruzzese. Dai modelli del passato alla 
postmodernità, Ed. Rivista abruzzese, Lanciano (Ch). 
Giancristofaro, L., (2017), Le tradizioni al tempo di facebook, Carabba Ed., Lanciano 
(Ch). 
Madonna, Al., (2023), Juvanum, Santa Maria del Palazzo, Torricella, Fallascoso, 
Montenero, a cura di R. Quaranta, Riccardo Condò Ed., Roma. 
Madonna, An., (1991), Non solo le tarante, voll. I-II, Rocco carabba editore, 
Lanciano (Ch). 
Madonna, An., (1999), Da matutine a dope hundenore e’vemmarie. Folklore di 
Taranta Peligna. Litografia Brandolini, Sambuceto (Ch). 
Manzi, A., & Manzi G., (1997), Pastori, lanaioli e contadini. La pastorizia nel 
versante orientale della Majella, Meta edizioni, Treglio (Ch). 
Martelli, L., (1997), Taranta Peligna, i 38 paesi del Parco Nazionale della Majella, 
Multimedia Ed., Pescara. 
Niola, M., (2007), I Santi patroni, Il Mulino, Bologna. 
Pezzetta, A., (2013), San Nicola a Lama dei Peligni. La chiesa, il culto, le tradizioni 
e le leggende, Rivista abruzzese n. 3, pp. 252-256. 
Sella, P., (1939), Rationes Decimarum Italiae: Aprutium Molisium. Edizioni della 
Biblioteca Apostolica Vaticana, Città del Vaticano. 
Verlengia, F., (1915), Varietà e notizie: Lama dei Peligni chiesa di San Nicola, 
Rassegna d’Arte degli Abruzzi e Molise, n. 4, pp. 102-104. 
Verlengia, F., (1958), San Nicola di Bari, in Tradizioni e leggende sacre abruzzesi, 
Ed. Attraverso l’Abruzzo, Pescara. 
Verlengia, F., (1999), San Nicola di Bari a Lama dei Peligni, in Novelle e motti 
abruzzesi, a cura di Vito Moretti. Edizioni Noubs. Chieti. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 71  

 
Patrimonio e potere 
 
 
 
Mattia Iannacone 
 
 
 
 
Cultural heritage and power 

Abstract 
The concept of cultural heritage is deeply linked to history and a certain appreciation of the past. The 
memory of who we were lies in the physical heritage preserved by previous generations, to be passed 
on to future ones. Heritage and history are thus presented as immutable and objective, naturally 
predisposed to the eternalisation of a past that enhances the present. However, the opposite is true: it is 
the present that attributes value to works and objects from the past, through the construction of a 
discourse that defines heritage and the implementation of laws aimed at its management and 
preservation over time. The objective perception of history and heritage falters when we highlight the 
cultural and political processes that lead to the selection of which past to remember and how to 
remember it. These processes are determined by the power relations between those who hold power 
and use it to influence certain conceptions and the “experts”, i.e. the only subjects entrusted with the 
management and meaning of heritage. 
Keywords: cultural heritage, memory, conservation, cultural process, power relations 
 
 
 
 
 
Introduzione 
 
La concettualizzazione del patrimonio culturale come rappresentazione fisica del 
passato si sviluppa in Europa durante la modernità, quando – sull’onda delle tendenze 
illuministe – viene affidato un ruolo di “pubblica utilità” alla cultura materiale. Il 
patrimonio cessa di essere esposto solamente all’interno delle collezioni private e 
inizia ad assumere un valore politico, legato alla diffusione di memorie collettive che 
veicolano valori e appartenenze identitarie. In questo processo, si diffondono anche 
pratiche di gestione volte alla protezione del patrimonio e dunque alla protezione 
delle memorie che esso rappresenta, le quali trasmettono e consolidano 
interpretazioni della storia. In questa prospettiva, il patrimonio si configura come un 
“discorso”, che è legato intrinsecamente allo sviluppo dei nazionalismi e della 
modernità liberale del XIX secolo, ovvero quelle strutture ideologiche all’interno 
delle quali l’uso strumentale della cultura materiale ha permesso la costruzione di 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 72  

identità territoriali, funzionali a legittimare la nascita di una nuova forma di 
organizzazione gerarchica del potere: lo Stato-Nazione. In questa cornice, le 
esperienze coloniali si riveleranno fondamentali nella costruzione di significati e 
valori attribuiti alla storia e alla sua rappresentazione fisica. Sebbene 
l’universalizzazione di tali valori abbia contribuito a creare una percezione oggettiva 
e immutabile del patrimonio, esso è stato e continua a essere determinato da quelli 
che sono i suoi elementi costitutivi: classe e potere. 

In questo scritto cercherò di analizzare e far emergere quei processi che hanno 
determinato a livello globale la percezione oggettiva e immutabile del patrimonio e 
dei valori che esso porta con sé, mettendo in luce come le pratiche espositive 
consolidatesi in Occidente a partire dall’età rinascimentale contribuiscano a creare 
“regimi di verità”, che riflettono il potere e le gerarchie sociali del loro tempo 
(Foucault, 1975). Nei processi di costruzione di questo discorso, le voci dissonanti e 
dissidenti vengono escluse. Si costituisce così un discorso egemonico dominante, che 
viene universalizzato, schiacciando possibili letture e pratiche alternative. Si 
analizzeranno infine le modalità con cui le idee europee sulla natura, sul significato e 
sulla gestione del patrimonio si sono consolidate all’interno degli ordinamenti 
giuridici nazionali e internazionali, diventando “senso comune” anche a livello 
popolare, per arrivare a “svelare” la natura elitaria e politica del concetto di 
patrimonio culturale. 

Si tratta di una ricerca bibliografica, le cui fonti principali provengono 
soprattutto dalle correnti di ricerca anglosassoni. Si farà riferimento a John Ruskin e 
William Morris, come principali promotori dell’etica della conservazione europea, 
concepita nel XIX secolo e universalizzata dalle Carte e dalle Convenzioni 
internazionali del XX secolo, i cui principi continuano a determinare le pratiche di 
gestione del patrimonio. Si menzioneranno gli storici David Lowenthal e Eric 
Hobsbawm, i cui testi The Past is a Foreign Country (1985) e The Invention of 
Tradition (1983) sono considerati classici della letteratura moderna sul tema della non 
neutralità della storia e sul legame tra patrimonio e nazionalismo. In questo ambito si 
citeranno anche Kevin Walsh, John Urry, John Pendlebury e David C. Harvey, 
sempre sul filone di ricerca inglese, Michelle Foucault, tra i primi a tematizzare i 
musei come spazi di disciplinamento della società, e Vito Lattanzi, che offre nel suo 
Musei e Antropologia (2021) un’accurata analisi antropologica della pratica museale. 
Le principali fonti, che costituiscono la spina dorsale di questa ricerca, saranno 
costituite invece dai testi di Laurajane Smith e Maria Pia Guermandi, The Uses of 
Heritage (2006) e Decolonizzare il Patrimonio. L’italia, l’Europa e un passato che 
non passa (2021), fondamentali per un approccio critico e decoloniale agli heritage 
studies, gli “studi del patrimonio”. 
 
 
 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 73  

1. Il patrimonio e la storia 
 
Fin dalla sua concettualizzazione, che ha luogo nel mondo Occidentale in epoca 
moderna, il patrimonio si propone come antidoto al flusso inesorabile del 
tempo/Crono, che mangia i suoi figli mangiandone la memoria1. Il museo si configura 
così come il luogo dove conservare gli oggetti del patrimonio, che sono tracce 
lasciate da testimoni di un determinato tempo e frammenti di determinate storie che 
reclamano il riconoscimento del loro valore (Lattanzi, 2021). In questo modo, la 
cultura materiale, dunque gli oggetti, i manufatti, le opere d’arte, ma anche gli edifici, 
i monumenti e i siti archeologici, assumono significati che hanno un valore del tutto 
contemporaneo. La memoria collettiva veicolata dal patrimonio contribuisce a 
fabbricare e consolidare processi di costruzione dell’identità e, non di meno, un 
discorso etico che promuove valori guida per il futuro. Si tratta cioè, di 
“rappresentazione e materializzazione del passato nel presente in funzione del futuro” 
(Guillaume, 1990).  

Il problema di questa concezione del patrimonio è che viene presentata come 
oggettiva e universale, ma non lo è. Il passato che essa rappresenta non è altro che 
un’interpretazione della storia, ovvero una specifica prospettiva determinata da un 
discorso egemonico dominante che stabilisce cosa esporre, come esporlo e a chi 
destinarlo. Questo aspetto, seppur logico, non è immediato. Questo perché i processi 
di significazione del patrimonio e della storia vengono fondamentalmente oscurati, 
rimanendo oggetto di dibattito solo all’interno dell’expertise, ovvero i “tecnici” 
chiamati dalle istituzioni a gestire e conservare il patrimonio, occultando di fatto i 
dibattiti su come esso sia coinvolto nella produzione di identità, potere e autorità 
(Harvey, 2001).  

Sulla base di questi ragionamenti Laurajane Smith mette in discussione il 
tradizionale concetto occidentale di patrimonio, che tende a enfatizzare la base 
materiale di siti, monumenti e oggetti fisici, attribuendo ad essi un significato 
culturale intrinseco. Secondo la sua critica “il patrimonio è tale perché è sottoposto a 
pratiche di gestione e conservazione, non perché semplicemente è” (Smith, 2006). 
L’autrice riporta l’esempio di Stonehenge per chiarire come a rendere prezioso e 
significativo un insieme di rocce in un campo siano i processi culturali attuali e le 
attività che vengono intraprese su di esse e intorno ad esse. In questo modo viene 
conferito valore e significato a un simbolo fisico. L’idea di patrimonio, dunque, è 
certamente legata alla fisicità, ma è anche usata per costruire, ricostruire e negoziare 
una serie di identità, di valori e di significati nel presente, divenendo di fatto “la 
promozione di una versione consensuale della storia da parte di istituzioni culturali ed 
élite sancite dallo Stato” (Smith, 2006). La fisicità del patrimonio rende reale il 

 
1 Si fa qui riferimento all’immagine evocata dal celebre dipinto di Francisco Goya Saturno devorando 
a su hijo (1820-1823). 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 74  

discorso egemonico che attribuisce valori e significati al bene materiale e in questo 
processo vengono tracciati dei confini. In primo luogo, l’idea di patrimonio viene 
separata dal presente, diventando qualcosa confinato al passato (Urry, 1996) e dunque 
oggettivata. In secondo luogo, fa sì che il patrimonio diventi oggetto di analisi e di 
responsabilità di “esperti” con determinate competenze.  

Per queste ragioni Smith pone l’enfasi sui processi culturali e sociali che 
costituiscono il patrimonio, inquadrandolo non tanto come una “cosa”, ma come un 
discorso, che promuove un certo insieme di valori culturali dell’élite occidentale 
come universalmente applicabili. Si tratta di “un discorso che prende spunto dalle 
grandi narrazioni di nazione e di classe, da un lato, e dalla competenza tecnica e dal 
giudizio estetico, dall’altro” (Smith, 2006). Smith lo definisce “discorso autorizzato 
del patrimonio” (authorized heritage discourse) poiché è determinato da chi detiene il 
potere e l’autorità intellettuale di imporre una concezione dominante, che si esprime 
tanto sul giudizio estetico quanto sul giudizio storico, stabilendo la necessità di 
conservare un determinato patrimonio con fini di “utilità pubblica”, imponendone le 
modalità di gestione. Questo discorso definisce chi sono i portavoce del “passato”, un 
concetto che esprime vaghezza e per questo motivo necessariamente soggetto al 
giudizio di esperti, come gli archeologi e gli storici. La conservazione dei siti, dei 
monumenti e dei manufatti, è affidata inevitabilmente a loro e così la stessa etica 
della conservazione viene rafforzata nei quadri epistemologici delle loro discipline. 
Le carte e i documenti emanati dalle istituzioni nazionali e internazionali volti alla 
protezione del patrimonio, come si vedrà più approfonditamente nel terzo capitolo, 
incorporano questo discorso egemonico, universalizzando sistemi di pensiero 
occidentali. Proteggere il patrimonio significa proteggere questo discorso egemonico 
e il sistema di valori che esso porta con sé. 

Questa modalità di intendere il patrimonio culturale, che oggi diamo per 
scontata proprio per la sua natura universalizzante, emerge durante il XIX secolo, in 
un contesto storico che vede svilupparsi le narrazioni nazionaliste a sostegno di una 
nuova forma di organizzazione gerarchica del potere, destinata a sostituire le vecchie 
istituzioni dell’Ancien Régime: lo Stato-nazione. Il patrimonio si lega così ai processi 
di costruzione delle identità nazionali, divenendo uno strumento in mano al potere per 
promuovere determinate interpretazioni della storia con fini politici. Proteggere il 
patrimonio significa anche proteggere l’identità di un popolo che non rispecchia 
necessariamente le radici di un gruppo più o meno ampio di persone che risiedono 
all’interno di un territorio, ma che è fondamentale per creare coesione sociale, utile al 
mantenimento del potere su quel territorio. La cultura materiale diventa 
rappresentazione fisica dell’identità nazionale e assume valore commemorativo di 
determinate memorie e valori pubblici, innescando un discorso che promuove la cura 
dei monumenti e delle opere d’arte come dovere civico e responsabilità morale, al 
fine di educare i cittadini a un senso di comunità nazionale, utile alla stabilità politica. 
Come sostiene Kevin Walsh, “i musei si sono sviluppati come conseguenza della 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 75  

condizione moderna e le narrazioni del progresso, della razionalità e dell’identità 
nazionale e culturale sono state incorporate nelle pratiche espositive e 
collezionistiche” (Walsh, 1992). I musei assumono così un ruolo regolatore 
nell’aiutare a stabilire e governare l’identità sociale e nazionale, divenendo – come 
osserva Foucault – “spazi di disciplinamento, che organizzano la conoscenza e la 
cultura in modi che riflettono e perpetuano strutture di potere” (Foucault, 1971).  
 
 
2. Potere e classe nel patrimonio: breve storia del museo 
 
Come accennato nel primo capitolo, il concetto di patrimonio culturale troverà piena 
espressione durante la modernità, in particolare dalla fine del XVIII secolo, 
assumendo un ruolo di rilievo soprattutto a partire dalla Francia rivoluzionaria 
(Guermandi, 2021). Tuttavia, si è soliti collocare i primi passi dell’istituzione 
museale in età rinascimentale, con le prime collezioni esposte a Palazzo Medici da 
Cosimo il Vecchio (1380-1464). Si tratta di un’esperienza ancora lontana dalla 
concezione moderna del museo, ma che getta le basi su cui esso si svilupperà, 
conservandone alcuni aspetti che ancora oggi determinano le pratiche di esposizione e 
conservazione del patrimonio. Le collezioni di Palazzo Medici non hanno alcuna 
pretesa universale, sono al contrario destinate alla fruizione di un’élite molto ristretta 
e la loro finalità è quella dell’auto glorificazione. A partire da questa esperienza le 
collezioni “nobiliari” si moltiplicano in tutta Europa dando il via a pratiche espositive 
che si sono consolidate nel tempo, creando una consuetudine che riflette in maniera 
eclatante l’intenzione ostentativa dell’espositore e il carattere grandioso e maiestatico 
delle esposizioni, si pensi alle camere delle meraviglie e agli studioli. Come detto, 
queste pratiche espositive si consolidano nel tempo e da un’élite che detiene un potere 
circoscritto a un’area di influenza limitata, si diffondono all’interno dei luoghi del 
potere politico, dando vita alle cosiddette collezioni imperiali, destinate ad arricchire i 
palazzi sede del potere politico dei vecchi regimi di tutta Europa. In questa fase si 
consolida una nuova pratica, già sperimentata anche nelle collezioni private, ovvero 
quella dell’esposizione degli oggetti depredati durante i viaggi degli esploratori 
europei e delle spedizioni coloniali.  

Com’è noto, a partire dal XV secolo, le spedizioni europee oltremare 
porteranno all’occupazione – o, secondo la concezione eurocentrica della storia, alla 
“scoperta” – di terre fino ad allora sconosciute, inizialmente in Africa e Asia e 
successivamente nelle Americhe. Ciò portò la “grande civiltà europea” in contatto 
con i popoli indigeni2, i quali vennero fin da subito descritti come “selvaggi” o 

 
2 Si usa qui il termine “indigeno” – contrapposto alla “grande civiltà europea” – per rimarcare in modo 
critico la prospettiva eurocentrica e coloniale della concezione occidentale della storia, con la 
consapevolezza del suo retaggio discriminatorio di stampo colonialista. Come fa notare Guermandi: 
“nessuno ha mai definito i popoli europei come popoli indigeni” (Guermandi, 2021). 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 76  

“barbari”, termini che rimandano a una percezione di inferiorità e pericolosità, 
legittimando da un lato il genocidio e l’etnocidio, e dall’altro la dominazione europea 
sui territori da loro abitati. Già in questa prima fase del colonialismo europeo il 
saccheggio del patrimonio delle popolazioni conquistate fu sistematico: manufatti 
preziosi, statue, ceramiche, tessuti, monete e reperti naturalistici andarono ad 
arricchire i tesori delle case reali e le collezioni di nobili, studiosi e amatori. Se nelle 
collezioni cinque-seicentesche l’esposizione di tali oggetti rispondeva principalmente 
al gusto esotico dell’aristocrazia europea, nel corso del XVIII secolo si assiste a un 
progressivo cambiamento della pratica espositiva, la quale comincia a muoversi verso 
un’idea di utilità pubblica, da un lato legata all’auto glorificazione delle potenze 
protagoniste delle esperienze coloniali, dall’altro allo sviluppo delle teorie illuministe, 
che risignificano il museo come strumento educativo, utile al bene pubblico e capace 
di innalzare il livello culturale dei cittadini. Le collezioni vengono riorganizzate sulla 
base del principio della divisione dei saperi e delle nascenti discipline accademiche, 
trasformando il museo in un luogo di produzione della conoscenza. In questa cornice, 
la dominazione coloniale diventa un’opportunità di studiare il genere umano e cresce 
l’interesse verso le popolazioni extra-europee, le quali, considerate rappresentazione 
contemporanea dell’uomo primitivo, vengono trattate come oggetto di studio, 
consolidando un paradigma di superiorità della “civiltà” europea.  

È in questo contesto che aprirono le porte al pubblico alcuni dei grandi musei 
contemporanei, come il British Museum (1753) e il Louvre (1793). Il primo deve la 
sua nascita al lascito della vastissima collezione del nobile britannico Sir Hans Sloan, 
che conteneva oltre 71.000 oggetti di ogni tipo, inclusi oggetti africani, asiatici e 
americani, oltre a una grande varietà di libri, manoscritti e oggetti naturali. L’apertura 
del Louvre invece, che nel 1789 era diventato sede delle collezioni reali per volere di 
Luigi XVI, avvenne durante la Rivoluzione francese, nel primo anno dalla caduta 
della monarchia. Le collezioni reali, arricchite di opere d’arte requisite a nobili e 
istituzioni religiose, furono espropriate dalla rivoluzione, divenendo non solo 
accessibili gratuitamente a tutti i cittadini, ma anche di proprietà popolare. Così 
l’emergente classe borghese trasformò il patrimonio dell’Ancien Régime in strumento 
per disinnescare le manipolazioni del potere e affermare i suoi valori: da lì, il 
patrimonio si è innestato nel processo di costituzione degli Stati-nazione, divenendo 
tra i più efficaci strumenti di costruzione di identità nazionali (Guermandi, 2021). 

Si apre così l’Ottocento, il secolo della “fede nel progresso”, che vede 
intersecarsi il sistema coloniale alla filosofia positivista. Si afferma il primato 
assoluto della scienza, la quale rappresenta il fondamento del progresso dell’uomo e 
della società e che si manifesta in tutti i campi dello scibile. Si afferma un nuovo 
metodo di approccio alla realtà: il metodo scientifico. Attraverso questo nuovo 
approccio epistemico, qualsiasi disciplina assume uno statuto scientifico e diventa 
“scienza”, dalle scienze esatte, come la matematica e la fisica, alle scienze sociali, 
storiche, filosofiche, politiche e giuridiche. La produzione di saperi viene permeata 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 77  

dal dogmatismo scientifico, che porta all’oggettivazione dei risultati ottenuti da ogni 
genere di ricerca, consolidando in questo modo paradigmi epistemici coloniali. In 
particolare, due discipline contribuirono più di altre a fornire gli strumenti per 
confermare e diffondere tali paradigmi, ovvero archeologia e antropologia, che 
diventarono “prodotti e produttrici allo stesso tempo del sistema coloniale” 
(Guermandi, 2021). 

Già dalla prima metà dell’Ottocento l’archeologia era divenuta una disciplina 
chiave nei processi di costruzione delle identità nazionali. In questo periodo 
affiorarono istanze di rivendicazione di un passato glorioso e l’archeologia si incaricò 
di fornirne le prove scientifiche. Oltre a un territorio e una lingua comune, era infatti 
fondamentale nel processo di costruzione della nazione trovare una storia comune, il 
più possibile antica, a cui legare un senso di appartenenza nazionale. Questa necessità 
porterà in molti casi a un’”invenzione della tradizione” (Hobsbawm, 1983) e il 
patrimonio culturale assumerà un significato politico e marcatamente orientato. A 
questo riguardo, in The past is a foreign country, Lowenthal propone un’articolata 
indagine sulle modalità di percezione e appropriazione sociale del passato e della 
storia, messe in atto dal potere politico in Occidente e interiorizzate dalla società:  
 
“Il ricordo selettivo distorce la memoria e la soggettività modella l’intuizione storica, 
così la manipolazione delle antichità ne rimodella l’aspetto e il significato. 
L’interazione con un patrimonio ne altera continuamente la natura e il contesto, per 
scelta o per caso” (Lowenthal, 1985). 
 

A favorire la costruzione di una concezione eurocentrica della storia contribuì 
anche l’antropologia, che fin dalla sua nascita, fino agli ultimi decenni del Novecento, 
fornì le basi ideologico-simboliche su cui implementare progetti coloniali e gli 
strumenti di conoscenza utili a gestirli e mantenerli efficacemente nel tempo 
(Guermandi, 2021). Inoltre, gli schemi e i preconcetti coloniali diffusi dalla 
letteratura antropologica si radicarono all’interno della società, grazie alla diffusione 
di un discorso che, per la sua predisposizione scientifica, venne accettato e 
interiorizzato dalla società come oggettivo, giustificando anche a livello popolare il 
ruolo “civilizzatore” delle nazioni europee. Fu in particolare la sua fase ottocentesca, 
di matrice evoluzionista, a produrre schemi di comprensione coloniali ed eurocentrici. 
Come accennato, lo studio delle popolazioni extra-europee, a partire dalle sue 
modalità, consolidò la percezione di una parabola evolutiva per stadi tecnologici e 
culturali progressivi, in cima alla quale c’era l’uomo bianco europeo. Così, anche le 
collezioni archeologiche ed etnologiche iniziarono ad essere riunite insieme con fini 
comparativi, affidando al patrimonio coloniale il ruolo di prova scientifica della 
primitività delle popolazioni colonizzate, in un “cortocircuito spazio-temporale” 
(Guermandi, 2021) che ebbe la pretesa di dimostrare la loro inferiorità. 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 78  

Così il patrimonio saccheggiato nei domini coloniali viene collezionato ed 
esposto nei musei, diventando oggetto di studio e anche riconoscimento di un’alterità 
che conferma e consolida processi di costruzione di identità. Il progressivo 
cambiamento della gestione del patrimonio dall’età rinascimentale a quella moderna 
porta a un effettivo cambio di paradigma delle pratiche espositive, le quali cessano di 
essere destinate alla fruizione di un’élite e si dirigono a un pubblico universale, che 
non solo ha il diritto, ma in un certo senso anche il dovere, di partecipare alla 
celebrazione di una memoria collettiva, visitando i musei e i luoghi rappresentativi 
del passato. In altre parole, il patrimonio culturale conserva la dimensione della 
glorificazione dell’”espositore”, che non è più un’élite ma la Nazione e, in modo più 
o meno manifesto, educa i cittadini all’orgoglio civico e nazionale. 
 
 
3. Il museo di oggi 
 
Ripercorrendo l’evoluzione della pratica museale, è emerso come classe e potere 
permangano nel corso del tempo come elementi costitutivi del museo e del 
patrimonio. Si è analizzato come la scelta di quale patrimonio conservare serva a 
negoziare identità e valori nel presente, e come le pratiche di gestione affidate agli 
“esperti” riflettano un’etica e un’estetica occidentali, che privilegiano grandiosità e 
monumentalità, perpetuando la glorificazione dell’espositore. I monumenti e le statue 
che ritroviamo nei luoghi pubblici rappresentano probabilmente la manifestazione più 
evidente della dinamica con cui il discorso egemonico attribuisce valore al 
patrimonio, rispecchiando l’idea di grandiosità e maestosità dal punto di vista 
estetico, e, dal punto di vista storico, contribuendo all’imposizione di una memoria 
collettiva che esalta personaggi potenti, appartenenti all’élite e fautori di politiche 
coloniali e di conquista. 

La costruzione di edifici e monumenti che celebrano la “grandezza” europea 
ricevette un grande impulso anche nei territori colonizzati, imponendo alle 
popolazioni assoggettate la celebrazione di istituzioni, stati e personaggi responsabili 
di politiche di sterminio e saccheggio in quei territori. La conquista di nuove terre 
procedette di pari passo all’assimilazione culturale dei popoli che le abitavano, il cui 
patrimonio culturale venne in certi casi distrutto, con l’intento di annientare il ricordo 
e la tradizione di ciò che è stato prima della conquista europea, o depredato e 
risignificato in una chiave di lettura occidentale, dapprima come oggetto 
materialmente legato solo al gusto esotico dell’aristocrazia europea e, 
successivamente come oggetto di studio funzionale al consolidamento di un’idea di 
progresso tecnologico e culturale della civiltà, in cui il l’Occidente è il punto d’arrivo. 

Rileggere in chiave critica la costruzione del concetto di patrimonio culturale 
nei termini di discorso egemonico dominante è fondamentale per capire quali sono i 
processi che hanno portato alla percezione odierna del patrimonio come oggettiva e 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 79  

intrinsecamente legata a un luogo o un oggetto fisico, intorno a cui si costruisce un 
valore innato. Serve altresì a capire in che modo le voci dissonanti e dissidenti siano 
state escluse dal discorso dominante. 

Non solo i significati del patrimonio sono culturalmente e politicamente 
determinati, ma anche le pratiche di gestione del patrimonio. A partire dalla 
modernità liberale si è infatti affermato un discorso legato al mantenimento 
dell’autenticità, all’estetica e al senso del valore intrinseco di monumenti ed edifici, 
che costituiranno le basi concettuali e filosofiche dell’etica della conservazione 
liberale. John Ruskin (1819-1900) e William Morris (1834-1896) furono tra i 
principali promotori della “difesa dell’autenticità”, schierandosi contro la pratica 
dominante del restauro del XIX secolo, con cui gli edifici storici venivano riportati 
alle condizioni “originali”. Per Ruskin e Morris il tessuto di un edificio era 
intrinsecamente prezioso e doveva essere protetto per i valori artigianali ed estetici 
che conteneva (Smith, 2006). La loro logica del “conserve as found”3 assegnava al 
patrimonio un valore ereditario immutabile e al presente un dovere morale nei 
confronti del passato di conservarlo “come è stato trovato” e trasmetterlo alle 
generazioni future. Nacque così a Londra nel 1877 la Society for the Protection of 
Ancient Buildings, con l’obiettivo di contrastare i danni causati dai restauri mal 
eseguiti degli edifici storici. Morris, tra i principali fondatori, ne scrisse il manifesto e 
suggerì di sostituire il concetto di restauro con quello di “protezione”, sostenendo la 
cosiddetta “riparazione conservativa”, che ha come obiettivo quello di prevenire la 
decadenza degli edifici antichi in modo da conservarne loro storia e autenticità, al 
posto di trasformarli per farli sembrare nuovi, come in origine (Morris, 1877). 

I principi della conservazione si radicarono nella politica e nella legislazione 
inglese e si diffusero in altre parti del mondo, in modo attivo in alcuni luoghi come 
gli Stati Uniti, dove diedero avvio al movimento di conservazione americano, e in 
altri Pesi, come l’India, furono imposti nell’ambito del dominio coloniale, sotto forma 
di leggi emanate dal governo coloniale britannico (Smith, 2006). Nel corso del XX 
secolo questi principi sono stati incorporati in Carte e documenti emanati da 
istituzioni composte da “esperti” chiamati dalle nazioni occidentali a produrre norme 
e linee guida volte a universalizzare le pratiche di gestione del patrimonio. In questo 
modo le idee europee sulla conservazione, sulla natura e sul significato del 
patrimonio si sono naturalizzate a livello internazionale, tanto che questi principi 
sono diventati “senso comune” globale. Nel 1931 fu redatta dal Primo Congresso 
Internazionale degli Architetti e dei Tecnici dei Monumenti la Carta di Atene, che – 
come sostiene Smith – “ha creato una consapevolezza internazionale sui problemi di 
conservazione e stabilito una linea guida per inquadrarne la filosofia e la pratica, 
influenzando il loro sviluppo nelle legislazioni nazionali occidentali” (Smith, 2006). 
Nel 1964 la Carta di Atene è stata rivalutata dal Secondo Congresso Internazionale 

 
3 Letteralmente: conservare come è stato trovato. 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 80  

degli Architetti e dei Tecnici dei Monumenti, che ha prodotto la Carta Internazionale 
per la Conservazione e il Restauro dei Monumenti e dei Siti, anche nota come Carta 
di Venezia, che definisce la natura dei monumenti storici e fornisce i principi guida su 
come dovrebbero essere curati e gestiti. Contestualmente alla produzione della Carta 
di Venezia, diventata uno dei testi principali e fondamentali della filosofia e della 
pratica della conservazione, nacque l’ICOM4, con l’obiettivo di sostenerla e 
diffonderla. In questo modo i principi della conservazione europei sono diventati 
egemonici e l’etica della conservazione è stata imposta alle nazioni non occidentali. 
Dopo la Carta di Atene e la Carta di Venezia, sia l’ICOM che l’UNESCO5 hanno 
prodotto “una pletora di carte, raccomandazioni, linee guida, e convenzioni che 
mirano a salvaguardare, proteggere, conservare o gestire vari aspetti del patrimonio 
mondiale” (Smith, 2006).  

Vale la pena ricordare la Convenzione sulla protezione del patrimonio 
culturale e naturale mondiale, nota come Convenzione sul patrimonio mondiale, 
redatta dalla Conferenza generale dell’UNESCO, con la consulenza dell’ICOM, a 
Parigi nel 1972. Si tratta di un documento nato dalla presa di coscienza 
dell’”importanza della solidarietà e della responsabilità condivisa delle nazioni nella 
conservazione di siti culturali eccezionali” dettata principalmente dalla 
preoccupazione di perdere per cause naturali o dolose –  a causa delle “mutate 
condizioni sociali ed economiche” – elementi del patrimonio culturale o naturale 
mondiale, che costituirebbe secondo la Convenzione “un dannoso impoverimento del 
patrimonio di tutte le nazioni del mondo”  (UNESCO 2005). Fu così istituita la Lista 
del Patrimonio Mondiale, in cui sono iscritti i siti culturali e naturali di importanza 
“universale”.  

Senza addentrarsi nella terminologia a sostegno dei principi di cui si è parlato 
sopra, di cui Smith offre un’accurata analisi in Uses of Heritage, questi documenti 
universalizzeranno i valori occidentali sulla natura, sul significato e sulla gestione del 
patrimonio a livello globale, determinando il loro ingresso negli ordinamenti giuridici 
nazionali e internazionali, escludendo definitivamente possibili letture alternative a 
quella eurocentrica.  

Nel corso degli ultimi due secoli, in cui il discorso egemonico sul patrimonio 
è stato costruito e normato a livello globale, non sono mancate manifestazioni di 
dissenso, che mettono in discussione la natura elitaria ed eurocentrica dei discorsi sul 
patrimonio. La partecipazione delle comunità che non si rispecchiano nella narrazione 

 
4 L’International council of museums (ICOM) è un’organizzazione non governativa internazionale con 
sede a Parigi, composta da una rete internazionale di professionisti e specialisti del patrimonio che si 
occupano della protezione e della conservazione di siti e luoghi di importanza storica. A livello 
nazionale e internazionale, l’ICOM è un gruppo di pressione potente e di grande successo, che 
influenza lo sviluppo di politiche sul patrimonio nei quadri giuridici di molti Paesi. 
5 Organizzazione delle Nazioni Unite per l’Educazione, la Scienza e la Cultura, istituita a Parigi 4 
novembre 1946 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 81  

occidentale viene spesso definita nella letteratura accademica sul patrimonio 
(heritage studies) “questione indigena”, problematizzandola a partire dalla sua 
definizione. Come fa notare Smith: 
 
“le definizioni tradizionali e autorizzate di patrimonio raccontano storie 
nazionalizzanti che semplicemente non riflettono le esperienze culturali e sociali dei 
gruppi subalterni. Ciò è problematico, in quanto sminuisce la legittimità storica delle 
esperienze di queste comunità e quindi i ruoli sociali, culturali e/o politici che esse 
svolgono nel presente vengono ignorati o banalizzati e contribuisce a offuscare le 
continue disuguaglianze sociali e a perpetuare l’emarginazione sociale e politica. 
Inoltre, le definizioni di patrimonio che pongono l’accento sulla sua materialità non 
riconoscono le forme non materiali o immateriali del patrimonio, e quindi le risorse o 
i processi utilizzati nel lavoro sull’identità dei gruppi subnazionali vengono negati o 
marginalizzati” (Smith, 2006). 
 

In molti casi le tradizioni culturali delle popolazioni extra-europee 
concepiscono la storia e il passato in modo diverso, spesso legandoli alla propria 
comunità o alla famiglia, di certo non inquadrandoli all’interno di una narrazione 
nazionale. Davanti a questa contraddizione le istituzioni occidentali si sono mosse 
negli ultimi decenni implementando politiche che “tendono troppo spesso a essere 
assimilative e di natura top-down piuttosto che sfide sostanziali bottom-up al discorso 
egemonico dominante” (Smith, 2006). Le istituzioni che hanno il potere di definire il 
patrimonio e le sue pratiche di gestione non mettono in discussione i precetti di fondo 
di quello che è un problema sistemico, ma si limitano ad aggiungere gli esclusi in una 
sorta di “contentino” che conferma i rapporti di potere in gioco. Come osserva 
Pendlebury: 
 
“il solo fatto di permettere a un maggior numero di persone di godere del patrimonio, 
o di estendere la sua definizione per riconoscere la diversità della società, non mette 
di per sé in discussione le relazioni di potere e il controllo sul processo con cui il 
patrimonio viene definito e gestito” (Pendlebury et al., 2004). 
 

In altre parole, gli sforzi liberali degli ultimi decenni per trasformare il museo 
in una logica “inclusiva” lasciano intendere che il potere di includere l’alterità 
appartiene alle istituzioni occidentali, che lo fanno attraverso pratiche e politiche di 
assimilazione al discorso egemonico, consolidando il paradigma di inferiore validità 
di discorsi e pratiche subalterne rispetto alla concezione dominante. 
 
 
 
 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 82  

Conclusioni 
 
Alla luce di quanto detto, si potrebbe affermare che il patrimonio culturale ha un 
significato cangiante, legato agli attributi che gli vengono conferiti. Si allontana così, 
anche nella letteratura accademica contemporanea, dall’immutabilità non solo fisica, 
ma anche concettuale, che gli è stata affidata fin dalla sua nascita e nel corso degli 
ultimi due secoli. La pratica della restituzione, affermatasi alla fine del Novecento, 
risalta in particolar modo la natura cambievole del patrimonio. Si pensi ai manufatti 
depredati in epoca coloniale che oggi vengono restituiti ai territori in cui si trovavano 
quando sono stati sottratti. In quel momento quei manufatti avevano in molti casi un 
significato religioso, o comunque legato alla tradizione del popolo a cui è 
appartenuto. Successivamente sono diventati un oggetto di gusto, destinato ad 
arricchire le collezioni dei palazzi di corte europei. Nel XIX secolo hanno assunto un 
nuovo significato legato alla scienza e allo studio antropologico dell’essere umano, 
per approdare alla contemporaneità in cui raccontano storie di culture lontane dalla 
nostra, aprendoci a uno sguardo potenzialmente critico della concezione eurocentrica 
della storia. Infine, quei manufatti vengono restituiti a un Paese che non è lo stesso 
che ha lasciato, le cui tradizioni sono cambiate, subendo numerose contaminazioni, 
anche a causa della globalizzazione imposta dal “progresso” occidentale. La stessa 
operazione di restituzione nasconde, neanche troppo velatamente, la natura 
diplomatica che porta i capi dei governi a negoziare lo spostamento di tali manufatti, i 
quali “rientrano” in uno Stato che neanche esisteva come entità comunitaria quando 
gli antenati del popolo che ora ne reclama la restituzione li videro sottratti. Per queste 
ragioni Lowenthal sostiene che “la possibilità che il patrimonio sia tutto per tutti è 
semplicemente assurda. Ogni elemento del patrimonio rappresenterà esperienze 
diverse per individui e gruppi diversi” (Lowenthal, 1985). Per esempio, si pensi a una 
cattedrale dichiarata “patrimonio dell’umanità”: “può essere apprezzata per i suoi 
risultati architettonici ed estetici da alcuni, per i suoi valori religiosi da altri, ignorata 
per quegli stessi valori religiosi da altri ancora, o vista come un sito di oppressione 
sociale storica e continua, ma non è rappresentativa di esperienze e credenze 
universali” (Smith, 2006).  

Non solo l’elemento politico, ma anche l’elemento elitario del patrimonio 
rimane ancora oggi presente e determinante nelle pratiche di gestione. Le idee di 
“conservazione dell’autenticità” promosse da Ruskin e Morris – figlie in una certa 
misura del romanticismo ottocentesco inglese – affidavano a un’élite di “esperti” il 
giudizio e la gestione del patrimonio, pratica che si conserva ancora oggi. Gli stessi 
autori consolidavano nella loro visione un paradigma secolare in cui l’arte era vista 
come qualcosa che poteva essere apprezzato principalmente da persone istruite. 
Anche questa logica sembra oggi lungi dall’essere superata, non solo da un punto di 
vista della “comprensione” del patrimonio, ma anche dell’effettiva accessibilità alla 
sua fruizione, che rimane prerogativa di un determinato pubblico che può permettersi 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 83  

di dedicare tempo e, soprattutto, denaro alla visita di quel patrimonio che viene 
declamato come universale.  

Un altro aspetto legato alle modalità di fruizione contemporanea del 
patrimonio, in cui si ritrovano gli elementi di classe e potere, è legato all’avvento del 
turismo di massa, che ha portato diversi autori – come Hewison (1987) – a parlare di 
“industria del patrimonio”. Alla stregua di un’azienda, gli stati gestiscono con logiche 
commerciali l’arte e la cultura, trasformandoli in beni di consumo destinati al mercato 
del turismo. Il visitatore, che per definizione è “di passaggio”, consuma passivamente 
il patrimonio, manipolato dal marketing turistico (Smith, 2006). In questo modo si 
stabilisce una relazione dall’alto al basso tra stato-esperti-patrimonio-visitatore. In 
questa logica, il visitatore assimila in modo passivo determinati valori, strettamente – 
ancora oggi – legati alle narrazioni nazionalistiche del patrimonio, in cui le varie 
nazioni ostentano – come nei secoli scorsi – un passato glorioso da esporre ai turisti.  

Sebbene la brevità di questo testo non sia bastevole a tematizzare in maniera 
accurata e approfondita la natura politica ed elitaria del patrimonio, si è cercato di 
portare alla luce i suoi legami con il potere, ripercorrendo l’evoluzione della pratica 
museale e ridefinendolo in funzione del suo potere di disciplinamento, come costrutto 
sociale e culturale. Patrimonio e potere sono concetti indissolubilmente legati tra loro. 
Il passato e il presente continuano a comunicare mediante strutture di potere che 
creano significati di valore pubblico, legati cioè a una narrazione gloriosa della 
nazione che serve, in ultima istanza, al mantenimento del suo potere. È sempre stato 
così difficile immaginare prospettive future in cui questo paradigma venga 
radicalmente stravolto. 
 
 
 
Bibliografia  
 
Foucault, M. L’ordre du discours. Parigi: Gallimard, 1971. 
 
Foucault, M. Surveiller et punir: Naissance de la prison. Parigi: Gallimard, 1975. 
 
Guermandi, M.P. Decolonizzare il patrimonio. L’Europa, l’Italia e un passato che 
non passa. Bologna: Pendragon, 2021. 
 
Guillaume, M. Invention et stratégies du pattrimoine. Parigi: La Documentation 
Française, 1990. 
 
Harvey, D.C. “Heritage pasts and heritage presents: Temporality, meaning and the 
scope of heritage studies.” International Journal of Heritage Studies 7, no.4 (2001): 
319-338. 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 84  

 
Hewison, R. The Heritage Industry: Britain in a Climate of Decline. Londra: 
Methuen, 1987. 
 
Hobsbawm, E. The Invention of Tradition. Cambridge: Cambridge University Press, 
1983. 
 
Lattanzi, V. Musei e antropologia. Roma: Carocci, 2021. 
 
Lowenthal, D. The pasti is a foreign country. Cambridge: Cambridge University 
Press, 1985. 
 
Morris, W. The SPAB Manifesto, 1877. 
 
Pendlebury, J., Townshend, T. e Gilroy, R. “The conservation of the English cultural 
built heritage: A force for social inclusion?” International Journal of Heritage 
Studies 10, no.1 (2004): 11-31. 
 
Smith, L. Uses of heritage. Londra: Routledge, 2006.  
 
UNESCO. About World Heritage: Brief history. Parigi: UNESCO, 2005. 
 
Walsh, K. The Representation of the Past: Museums and Heritage in the Post-modern 
World, Londra: Routledge, 1992. 
 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 85  

 
Thresholds of Healing: Good and Evil in the Moral 
Imaginary, Ritual Medicine, and Symbolic Practice in 
Arbëreshë Traditions 
 
 
Davide Costa - Raffaele Serra 
 
 

Abstract 
This narrative review investigates the symbolic, ritual, and moral dimensions of traditional medicine as 
practiced among the Arbëreshë, an Albanian diasporic community settled in Southern Italy since the 
15th century. Through ethnographic, ethnopharmacological, and anthropological approaches, the paper 
explores how healing practices are embedded in a cosmology where illness is not merely physical, but 
a sign of spiritual or social imbalance. Healing becomes a transformative act that engages bodies, 
plants, prayers, and sacred gestures within a network of relations involving saints, ancestors, and the 
natural world. Special attention is given to the role of elder women as custodians of ritual knowledge, 
the use of symbolic objects and medicinal plants, and the intertwining of moral codes with ecological 
wisdom. Drawing on extensive fieldwork and comparative literature, the review highlights the fragility 
and resilience of these traditions, threatened by modernization, folklorization, and cultural forgetting, 
yet still alive in everyday acts of care and belief. 
Keywords: Arbëreshë, traditional medicine, ritual healing, symbolic ecology, moral cosmology 
 
 
 
 
Introduction 
 
The Arbëreshë of Southern Italy are the descendants of Albanian refugees who fled 
the advance of the Ottoman Empire during the 15th and 16th centuries, seeking 
refuge across the Italian peninsula. This migration was not a single, discrete event but 
a prolonged historical process spanning generations, through which these 
communities gradually established themselves in the mountainous and rural regions 
of Basilicata, Molise, Calabria, and Sicily. These peripheral areas offered both 
seclusion and continuity, enabling the Arbëreshë to consolidate a cultural and 
linguistic identity that would prove remarkably resilient over the centuries (Mandalà 
& Knittlová, 2024). 

For more than five hundred years, the Arbëreshë have actively cultivated a 
distinct cultural presence, resisting assimilation into mainstream Italian society. This 
resistance has been anchored in the preservation of their language – an archaic variant 
of Albanian – and religious practices rooted in the Byzantine rite. Among Albanian 
diasporic communities, the Arbëreshë are often regarded as the group that has most 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 86  

successfully retained its linguistic heritage, traditional dress, and Eastern Christian 
liturgical customs. From early village settlements to later urban expansions, the 
Arbëreshë organized themselves into tightly knit communities that prioritized the 
maintenance of cultural transmission, particularly through oral language practices and 
communal rituals (Pollozhani, 2019). 

Today, Arbëresh is recognized as an ethno-linguistic minority language in 
Italy. It features in university departments focused on linguistic minorities, is spoken 
in radio broadcasts, and is visible in local magazines, theatrical productions, musical 
performances, and even on public signage in areas of significant Arbëreshë presence. 
While the language has inevitably been shaped by centuries of contact with Italian 
and local dialects, it has nonetheless withstood considerable pressure and remains a 
vibrant component of Arbëreshë identity. This enduring heritage reflects a complex 
layering of Albanian, Italian, and Byzantine influences, shaping a unique diasporic 
identity in which language, faith, kinship, and tradition are intricately interwoven to 
sustain a sense of historical continuity and collective belonging (Mandalà & 
Knittlová, 2024; Pollozhani, 2019). 

Within this framework of cultural persistence, the Arbëreshë have developed a 
symbolic universe that offers a distinctive interpretation of illness and healing. 
Health, in this context, is not merely defined by the absence of disease, but rather as a 
state of balance among the individual, the community, and the spiritual world. Illness 
is often perceived as a rupture in the moral and cosmological order – a signal that 
relationships with ancestors, saints, or the natural environment have been disrupted. 
Consequently, healing is conceived not only as a biological or clinical intervention 
but as a ritual and symbolic act of restoration, reconnecting material, social, and 
metaphysical realms (Quave & Pieroni, 2005). 

This worldview distributes agency beyond the confines of the human body, 
attributing healing capacities to plants, sacred objects, words, and spiritual beings. 
Healing, in Arbëreshë communities, is a multisensory, performative practice 
embedded in collective life. It is largely the domain of elder women, who act as ritual 
specialists and custodians of ancestral knowledge. These women skillfully combine 
herbal remedies, prayers, incantations, and symbolic gestures to re-establish harmony 
and restore well-being. Their practices often correspond with agricultural cycles, 
liturgical calendars, and commemorations of the dead, thus situating individual health 
within broader temporal and cosmological rhythms (Pieroni & Quave, 2005). 

As the Arbëreshë encounter the pressures of modernization, migration, and 
cultural commodification, their healing practices face new challenges – especially 
regarding authenticity, continuity, and linguistic transformation. One of the most 
notable shifts involves the ritual language itself: traditional formulas and incantations 
once spoken in archaic Albanian are increasingly being replaced by Italian or regional 
dialects. This linguistic shift reflects a broader dynamic of hybridization and 
adaptation, wherein traditional knowledge is simultaneously preserved and 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 87  

transformed to remain meaningful in changing contexts (Quave & Pieroni, 2005; 
Pieroni & Quave, 2005). 

This paper seeks to offer a comprehensive exploration of the symbolic, moral, 
and performative dimensions of Arbëreshë traditional medicine. It examines how 
healing is conceptualized as a moral and ontological process that transcends 
biomedical causality; how elder women serve as mediators of spiritual and social 
rebalancing through ritual expertise; how sacred objects, plants, and linguistic forms 
participate in an extended ecology of healing; and how these practices are embedded 
within temporal cycles that shape communal life. In addition, the paper addresses the 
contemporary tensions surrounding identity, heritage, and the politics of authenticity 
in a rapidly shifting world. Through this multifaceted lens, the study aims to 
illuminate the enduring vitality of Arbëreshë healing traditions as expressions of 
resilience, spiritual mediation, and cultural memory. 

 
 

1. Cosmology and Moral Etiology 
 
Among the Arbëreshë, illness is rarely perceived as a purely biological malfunction 
or the consequence of random physiological processes. Rather, it is understood as the 
outward symptom of a deeper rupture – one that originates in the moral, spiritual, or 
relational fabric of existence. This cosmological model draws on a worldview in 
which health is conceived as the outcome of balance and harmony between body, 
soul, kinship networks, ancestors, saints, and the natural environment. In this frame, 
well-being is not a neutral condition but a dynamic equilibrium that must be actively 
maintained. When this moral and spiritual balance is disturbed, its effects often 
surface as bodily or psychological distress (Mandalà & Knittlová, 2024; Pollozhani, 
2019). 

The etiologies of illness in Arbëreshë communities reflect this integrated 
cosmology. Common causes include supernatural intrusions such as the evil eye 
(malocchio in Italian, syri i keq in Albanian), believed to transmit harmful energy 
through envy, admiration, or excessive praise (Quave & Pieroni, 2005). Curses, ritual 
transgressions, or the neglect of obligations to saints and ancestral spirits are also 
seen as provocations of illness. Contact with liminal spaces – such as cemeteries, 
thresholds, or transitional times like dusk, seasonal changes, or feast days – may 
render individuals vulnerable to spiritual harm. Even natural phenomena such as 
storms or sudden winds may be interpreted as carriers of illness when experienced in 
contexts of moral or ritual imbalance (Pieroni & Quave, 2005). 

At the heart of this system lies a binary moral logic – the cosmological 
interplay between good and evil. Illness is not merely accidental but morally 
intelligible; it often signals the intrusion of evil forces, the consequences of moral 
wrongdoing, or the withdrawal of protective spiritual energies. Conversely, healing is 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 88  

associated with the restoration of goodness, order, and sacred alignment. In this 
symbolic universe, good and evil are not abstract principles but active, agentive 
forces that shape human experience, inhabit environments, and influence bodily 
states. This resonates with Mary Douglas’s (1966) assertion that systems of purity 
and pollution reflect broader concerns about moral order and social boundaries. For 
Douglas, dirt is not “matter out of place,” but a symbol of the disruption of cosmic 
and social structure – an idea closely mirrored in Arbëreshë perceptions of illness as a 
consequence of transgressing ritual or ethical norms. 

This worldview also aligns with Claude Lévi-Strauss’s (1963) notion of 
symbolic efficacy, which emphasizes the power of symbols and rituals to affect 
bodily states through their influence on the mind and social relations. Healing is not 
approached as a technical intervention but as a moral and cosmological rebalancing, 
enacted through carefully orchestrated ritual performances. These may involve 
prayers, invocations, the use of sacred water, herbs, protective amulets, or 
choreographed sequences of gestures and utterances designed to realign the afflicted 
individual with the forces of good and restore spiritual protection. 

The healer – typically an elder woman renowned for her ritual competence – 
occupies a liminal role, mediating between the human and the spiritual worlds. She 
diagnoses illness not only through physical symptoms but through the patient’s social 
history, emotional state, and ritual comportment. Drawing on Ernesto De Martino’s 
(2012) concept of the “crisis of presence”, these healing rituals respond to existential 
disintegration – moments when the afflicted person is no longer able to maintain their 
position in the world, socially or ontologically. The healing process becomes a means 
to reestablish presence: to restore the individual’s capacity to speak, act, and be. 

In this sense, illness is not simply something one suffers but a condition that 
threatens the very fabric of personhood. The therapeutic ritual becomes a site of 
ontological reconstruction. Victor Turner’s (1967) theory of liminality is particularly 
useful here: illness is experienced as a threshold condition – a state of in-
betweenness, where the individual is suspended between order and disorder, identity 
and disintegration. The healer’s role is to guide the patient through this precarious 
zone, facilitating a symbolic passage from evil to good, from fragmentation to 
coherence, from chaos to cosmos. 

Furthermore, this healing cosmology must be situated within broader political 
and historical forces. As David Graeber (2001) reminds us, systems of value – 
including moral judgments about good and evil – are not merely reflective but 
generative: they actively produce social worlds and hierarchies. In the case of the 
Arbëreshë, healing practices encode not just local understandings of illness, but also 
responses to broader anxieties about cultural survival, identity, and moral coherence 
in the face of external threats such as language loss, migration, and modernity. 

Healing, then, is not reducible to symptom management; it is an act of moral 
realignment and symbolic reparation. The rituals carried out in Arbëreshë 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 89  

communities aim to mend fractures in the cosmological and ethical order, reweaving 
connections between individuals, their communities, and the invisible forces that 
animate the world. Illness is treated as a message – a disruption that must be 
deciphered and addressed through ritual communication, moral reflection, and 
symbolic intervention. Ultimately, Arbëreshë healing is a moral performance, one in 
which good and evil are not merely explanatory categories but existential realities to 
be negotiated through ritual and relational repair. 
 
 
2. The Gendered Role of Healers 
 
Among the Arbëreshë, healing is primarily – and profoundly – a feminine domain, 
where the spiritual, moral, and corporeal converge through the embodied knowledge 
of women. The practice of traditional medicine is largely entrusted to elder women, 
locally referred to as quelli che aiutano (“those who help”), a phrase that captures not 
only their therapeutic function but also their moral vocation. These women are not 
mere herbalists or folk doctors; they are spiritual mediators, moral authorities, and 
cultural archivists whose labor sustains both individual well-being and collective 
identity. Their authority does not stem from formal institutions, but from genealogical 
transmission, lived experience, and relational trust cultivated over decades within 
their communities.  

This form of expertise is matrilineally transmitted, often through 
apprenticeship, observation, and informal mentorship. Healing knowledge is 
embedded in acts of daily care, in prayers murmured at twilight, in the careful 
selection and preparation of herbs, and in the maintenance of ritual timing. Their role 
as healers draws legitimacy from a matrix of factors: spiritual charisma, social 
standing, moral discipline, and their perceived capacity to manage the invisible forces 
that cause illness or disorder (Quave & Pieroni, 2005). These women are known 
across villages, often remembered by name long after their passing, and sought after 
for their diagnostic acuity, ritual power, and moral discernment – especially in cases 
where illness is tied to envy, transgression, or spiritual imbalance. Their knowledge 
includes diagnostic categories such as malocchio (evil eye), fattura (curse), or 
ancestral unrest. Some women specialize in bone-setting, others in incantations and 
protective charms, while others focus on herbal preparations. Their healing repertoire 
often exists in tension with biomedicine, which may dismiss or marginalize their 
work. However, their domain is not only therapeutic but ontological – they heal not 
just bodies, but social relations and moral order. As Arthur Kleinman (1980) notes, 
illness is never just biological; it is embedded in systems of meaning, ethics, and 
power. Importantly, these healers rarely demand payment. Instead, symbolic offerings 
– bread, olive oil, wine, candles, or prayers – are accepted as expressions of gratitude. 
This refusal of commodification reveals a distinct moral economy, in which healing is 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 90  

not a service exchanged for money, but a form of ethical labor embedded in 
communal reciprocity. As Marcel Mauss (2002) would argue, these exchanges are 
part of a gift economy, where reciprocity is moral rather than transactional. Healing, 
in this context, becomes a sacred duty, a response to divine calling rather than market 
demand. This labor is also gendered in deeply significant ways. It is performed in 
domestic spaces, near altars, kitchens, and gardens, where women exercise quiet yet 
profound authority. Feminist anthropologists, such as Nancy Scheper-Hughes (1992), 
have emphasized that care is not politically neutral – it is entangled in systems of 
gender, class, and moral power. Arbëreshë women healers challenge biomedical 
hegemony by asserting alternative epistemologies rooted in lived experience, 
intergenerational transmission, and spiritual intuition. Their labor is both resistance 
and reproduction: they reproduce a moral universe that places care, humility, and 
relationality at its center, while resisting the extractive logics of institutional medicine 
and modernity. Their healing practices also confront and mediate the forces of good 
and evil, not merely as symbolic binaries but as lived cosmological realities. Illness is 
often understood as the encroachment of evil – envy, sin, broken promises, curses – 
while healing reactivates forces of good through rituals of purification, prayer, and 
symbolic protection. This mirrors Bourdieu’s (1977) theory of habitus, where 
embodied practices sustain social and moral worlds. In Arbëreshë cosmology, women 
are custodians of this moral order: through their rituals, they restore the balance 
between light and darkness, harmony and rupture. 

As Seremetakis (1991) has shown in her study of mourning women in rural 
Greece, gendered ritual labor often encodes entire cosmologies of resistance, 
memory, and moral repair. Similarly, Arbëreshë healing is more than medicine – it is 
an act of cultural survival, a moral stance, and a metaphysical performance. These 
women, through their invisible labor, stabilize a symbolic universe that would 
otherwise risk dissolution in the face of modernization, linguistic loss, and cultural 
assimilation. Their work is not only a form of healing – it is a form of world-making. 
 
 
3. Ritual Practice and Sacred Matter 
 
Healing rituals among the Arbëreshë are deeply embodied, multisensory events that 
engage the physical, spiritual, and symbolic dimensions of human experience. Far 
from being passive or purely verbal acts, these rituals activate a rich choreography of 
gestures, materials, sounds, and scents. They are performative encounters with the 
sacred, carried out in domestic or liminal spaces, often mediated by an elder healer 
who combines inherited knowledge with intuitive skill. Central to these rituals is the 
integration of Catholic liturgical elements – such as the Sign of the Cross, typically 
repeated three times to invoke Trinitarian power, and prayers including the Ave 
Maria, Padre Nostro, and Gloria al Padre. These are not recited mechanically, but 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 91  

rhythmically and with intent, reinforcing spiritual alignment and moral order. Spoken 
words serve both as invocation and protection, creating a sonic shield against harmful 
forces. Equally important are bodily gestures and the use of symbolic matter. Healers 
may trace signs over the afflicted area, breathe over herbs, or perform crossing 
gestures with iron keys or knives. Everyday items acquire sacred potency in this 
context. Among the most commonly used objects are red thread, often tied around the 
wrist to ward off the evil eye; iron keys and scissors, used in ritual cuts to sever 
invisible bonds; salt and vinegar, applied in protective or purifying rites; and holy 
water, typically drawn from a church and mixed with herbs. Rituals often occur in 
liminal spaces – thresholds, crossroads, fountains, and windows – where the 
boundary between human and spirit worlds is believed to be more permeable. These 
settings enhance the ritual’s symbolic potency, facilitating contact with ancestral or 
divine forces. The use of plants and herbs further grounds the ritual in a symbolic 
ecology. Pieroni and Quave (2005) documented at least 54 botanical species used in 
Arbëreshë folk medicine, including Marrubium vulgare (horehound), Salvia 
officinalis (sage), and Hypericum perforatum (St. John’s Wort). These plants are not 
selected solely for their pharmacological efficacy, but for their ritual and symbolic 
valence. For example, horehound is left under the moonlight before ingestion, 
connecting the plant’s healing powers to lunar cycles and feminine energy. Sage is 
burned in domestic spaces to purify and protect against malevolent forces, its smoke 
seen as cleansing both spiritually and physically. St. John’s Wort, traditionally 
harvested around the summer solstice, is hung above doors to shield the household 
from spirits or misfortune. Such practices resonate with Mary Douglas’s (1966) 
theory of purity and danger, which posits that rituals function to maintain the 
boundaries between sacred and profane, order and disorder. Within this framework, 
Arbëreshë healing rituals serve as mechanisms of cultural hygiene, reaffirming social 
structure and cosmological coherence through symbolic action. Furthermore, the 
ritual objects themselves are not inert tools, but possess what Arjun Appadurai (1988) 
famously called social lives. As they move between households, altars, and ritual 
acts, they accumulate meanings, energies, and histories. A red thread used in one 
healing may later be buried, burned, or preserved, its role evolving with each ritual 
cycle. These objects thus become participants in the healing process—agents that 
mediate between visible and invisible realms. Arbëreshë healing rituals are sensory 
and symbolic systems through which illness is recontextualized and transformed. 
They are not merely therapeutic procedures, but acts of world-making, restoring 
balance within a cosmology where bodies, materials, and words are all infused with 
meaning and power. Curiously, all healing rituals among the Arbëresh are performed 
in the southern Italian dialect or standard Italian. In fact, in a cross-cultural 
comparison study of traditional household remedies in primary health care and ritual 
healing practices in two economically and socio-demographically similar 
communities in Lucania (inland southern Italy), Ginestra/Zhure ̈, inhabited by ethnic 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 92  

Albanians, who migrated to the area during the 15th century, and Castelmezzano, 
inhabited by autochthonous South-Italians, even healers who were fluent in the 
original Arbëresh language refrain from using it during these ceremonies. This may 
suggest that the Albanians initially adopted these healing practices from Italians, 
despite the fact that contemporary Italians, such as those in Castelmezzano, have 
largely forgotten them. The fact that such magical healing traditions have been 
preserved exclusively among the Albanians highlights, once again, the intricate and 
often challenging cultural transformations they have undergone, particularly in recent 
decades, as part of the acculturation process (Pieroni and Quave, 2005). For instance, 
“the evil eye” vcommonly known as malocchio in Italian and syri i keq in Albanian 
vis a condition shaped by psychological and social dynamics, lacking an identifiable 
natural or biomedical cause. As such, it cannot be treated through conventional 
medical approaches alone. If a younger relative, particularly one who does not 
believe in such practices, is thought to be afflicted, older family members may fear 
that recovery is unlikely (Quave and Pieroni, 2005). The evil eye is perhaps the most 
intricate affliction identified in this study area. The term denotes the supposed ability 
of certain individuals to cause harm – or at least transmit negative energy – through 
their gaze, often directed at people or their possessions (Migliore, 1997). A person 
who receives a compliment on a prized possession (like a house) or personal trait 
(such as beauty) without a follow-up blessing (abbenedica, or “God bless you”) is 
believed to risk being afflicted by malocchio. In areberesh culture, the condition often 
manifests as a sharp, localized headache centered in the forehead and behind the eyes 
(Quave and Pieroni, 2005). One immediate way to prevent malocchio is to give the 
admired item directly to the person offering the compliment – if no blessing 
accompanies their words. However, this solution is unfeasible for highly valued items 
like a home, a child, or personal attributes such as physical beauty. In these cases, an 
alternative form of protection, frequently mentioned by women, is to carry a 
protective amulet in a brassiere or wallet (Massetti, 1993). Typically, the amulet 
consists of a small black cloth pouch filled with aromatic herbs – often including 
rosemary (Rosmarinus officinalis L. [Lamiaceae]) – and religious items such as a 
small cross or an image of Padre Pio, the Apulian friar canonized by the Roman 
Catholic Church in 2002. These amulets are usually prepared and blessed by a 
practitioner specialized in treating the evil eye. Another key method of both 
preventing and warding off evil eye involves the recitation of protective prayers, 
taught by local healers. These prayers – often identical to those used during healing 
rituals – vary among practitioners and are believed to safeguard the individual for an 
entire year. Traditionally, these readings must take place in church on Christmas Eve 
and are also a required part of the initiation process for aspiring evil eye healers 
(Quave and Pieroni, 2005). 
 
 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 93  

4 Temporality, Rites of Passage, and Ritual Time 
 
Among the Arbëreshë, healing is never an isolated or spontaneous event; it is deeply 
intertwined with temporal rhythms that govern both the individual life cycle and the 
agricultural year. Healing rituals are carefully synchronized with key transitional 
moments – birth, initiation, marriage, illness, and death – events that Arnold van 
Gennep (1909) famously theorized as rites of passage, characterized by the liminal 
experience of separation, transition, and reintegration. These liminal phases expose 
individuals to states of vulnerability where the usual order is suspended, making them 
susceptible to both malevolent forces (often conceived as manifestations of evil) and 
potential renewal through ritual action. 

Van Gennep’s tripartite model resonates strongly with Arbëreshë healing 
practices. For example, in the widely documented ritual against the malocchio (evil 
eye), the afflicted individual – often a child or vulnerable adult – is symbolically 
separated from ordinary life. This separation may involve confinement to a specific 
liminal space such as a secluded room, a kitchen corner, or a threshold, marking the 
rupture from everyday social relations and the entry into a sacred domain mediated by 
the healer. During the ensuing liminal phase, the healer conducts a sequence of 
prescribed gestures and utterances: whispered prayers, the burning of herbs, the 
symbolic dropping of olive oil into water (interpreted as a diagnostic act revealing 
spiritual contamination), and the passing of sacred objects over the body. These acts 
seek to neutralize or expel the malevolent energies believed to afflict the person. 
Finally, the reintegration phase is marked by gestures of social and moral restoration 
– offering food, performing the Sign of the Cross, or public declarations that the ritual 
is complete – thereby reinstating the individual’s place within the community and 
moral cosmos. 

These temporal sequences are more than abstract frameworks; they are 
embodied performances that restore moral and social order. As Victor Turner (1967) 
elaborated, the liminal phase is a time of ambiguity but also of potential 
transformation, where the subject is between identities and the community reaffirms 
its shared values through ritual. In this context, healing re-establishes harmony not 
only within the body but also within the moral universe where good and evil coexist 
in dynamic tension. The evocation and neutralization of evil – envy, curses, spiritual 
pollution – are central to the ritual, reinforcing the community’s shared cosmology 
and ethical boundaries (Douglas, 1966). 

Pastorelli’s (2024) ethnographic research in Molise highlights the importance 
of ritual foodways as integral to this healing temporality. Special breads, sweets, and 
seasonal dishes prepared during healing ceremonies act as medicinal mnemonics, 
grounding the individual’s recovery in collective memory and social continuity. Food 
serves as both medicine and metaphor, a material link between body, history, and 
place. This parallels Paul Connerton’s (1989) argument that embodied practices such 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 94  

as communal meals are crucial for the transmission of collective memory, anchoring 
identity in social and ritual time. In the Arbëreshë context, the act of eating after a 
healing ritual symbolizes reintegration and renewal, reweaving the individual into 
kinship networks, ancestral land, and sacred time. 

Seasonal agricultural rituals further illustrate the cyclical dimension of healing 
and protection. The blessing of seeds in spring, the winter pig slaughter, and the 
autumnal harvest offerings are all moments charged with heightened spiritual 
significance. These agricultural thresholds are seen as vulnerable liminal zones where 
the boundaries between natural and supernatural blur, and where the forces of good 
and evil must be carefully negotiated through ritual to ensure community survival. 
Healing in these contexts is collective and anticipatory – an invocation of divine and 
ancestral powers to protect the community and its labor from misfortune and 
malevolence. 

Thus, Arbëreshë healing rituals are embedded within a sacred temporality that 
is simultaneously cyclical and transformative. These rites mark transitions, restore 
balance, and maintain the moral ecology that sustains community life. Healing acts 
not only as a curative process but as a temporal re-siting of the self within broader 
patterns of change, memory, and belonging, affirming the ongoing dialectic between 
order and chaos, good and evil, continuity and renewal. 
 
 
5 Heritage, Memory, and the Politics of Authenticity 
 
In the contemporary landscape of Southern Italy, where forces such as modernization, 
tourism, and rural depopulation are rapidly reshaping social and cultural realities, 
Arbëreshë healing traditions confront a profound challenge: the process 
of heritagization. What were once deeply embodied, fluid, and living practices risk 
becoming staged performances – rituals and customs transformed into spectacle for 
external audiences rather than intimate communal acts. This transformation threatens 
to strip these practices of their original meanings, contexts, and moral weight. 

Arbëreshë villages have increasingly evolved into public spectacles, designed 
as attractions for tourists. Healing rituals, which traditionally functioned within the 
private and sacred realms of family and community care, are now often reframed as 
“traditional customs” to be showcased and consumed. This phenomenon reflects a 
broader dynamic described by Kirshenblatt-Gimblett (2004), who argues that the 
designation of practices as “heritage” entails their transformation into metacultural 
products. In this process, living culture is extracted from its original context and 
recontextualized within institutions, museums, or media, often resulting in 
commodification and a loss of experiential depth. 

However, this transformation is not unilaterally extractive or detrimental. 
Cristina Grasseni (2011) offers a more nuanced view, suggesting that heritage 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 95  

communities can strategically engage with the language and frameworks of 
institutional heritage to protect, revitalize, and even empower their traditions. In 
several Arbëreshë villages, younger generations have begun reclaiming ritual healing 
and related customs not merely as nostalgic cultural markers, but as active tools for 
community healing and identity formation in the face of cultural erosion. Through 
initiatives that combine education, public ritual, and ethnobotanical research, these 
communities negotiate a space where tradition can coexist with contemporary 
realities. 

Yet this engagement with heritage raises critical questions about 
the authenticity and vitality of ritual practices. As belief systems shift and communal 
bonds weaken under the pressures of globalization and secularization, one must ask: 
can ritual endure when its foundational belief and communitas – the shared emotional 
and spiritual solidarity described by Victor Turner (1998 – diminish or disappear? 
Turner warned that without communitas, ritual risks becoming an empty shell, a mere 
formality devoid of transformative power or social cohesion. 

The Arbëreshë experience illustrates this delicate tension. Their healing 
traditions walk a fine line between preservation and performance, between lived 
spiritual practice and cultural exhibition. While institutional recognition and tourism 
can provide resources and visibility, they also pose the risk of fossilizing or 
trivializing practices that once thrived in intimate relational settings. The survival of 
Arbëreshë healing, therefore, depends not only on external validation but on the 
continuing emotional investment and belief of community members – an investment 
that sustains ritual as a living, meaningful engagement with health, morality, and 
identity. 

In this context, heritage is not merely a passive inheritance but an active field 
of negotiation where past and present, tradition and modernity, insiders and outsiders 
continuously intersect. Understanding the politics of authenticity thus requires 
attending to these dynamic processes, recognizing the agency of heritage bearers, and 
acknowledging the fragility and resilience embedded within Arbëreshë ritual healing 
today. 

 
 

6. Linguistic Hybridity and Ritual Healing: The Shift from Albanian to Italian 
in Arbëreshë Traditions 
 
An important and often underexplored dimension of Arbëreshë healing traditions, 
thoroughly documented by Pieroni and Quave (2005), is the linguistic medium 
through which ritual magic, incantations, and healing prayers are performed. Despite 
the community’s firm roots in Albanian linguistic heritage, the formulas and 
invocations used during healing ceremonies are now predominantly articulated in 
Italian or local Southern Italian dialects, rather than in Arbëreshë Albanian. This 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 96  

phenomenon reflects a complex, centuries-long process of cultural adaptation and 
negotiation shaped by prolonged coexistence within a largely Italian-speaking 
environment (Pollozhani, 2019; Mandalà & Knittlová, 2024). 

While the Arbëreshë language continues to function as a powerful marker of 
ethnic identity and cultural memory, its diminished role in ritual speech reveals 
significant shifts in how knowledge, especially spiritual and healing knowledge, is 
transmitted. This shift can be understood through the lens of language ideology and 
power dynamics (Silverstein, 1979; Woolard & Schieffelin, 1994), where Italian – 
being the dominant national language and also the language of formal liturgy within 
the Catholic tradition – gradually assumes prominence in spiritual contexts to ensure 
broader intelligibility and ritual efficacy among a multilingual population. The 
adoption of Italian and dialects may also respond to pragmatic concerns, such as the 
accessibility of ritual language to younger generations who may be more proficient in 
Italian than in Arbëreshë Albanian. 

Nonetheless, this linguistic hybridity raises critical questions about the 
resilience and transformation of intangible cultural heritage. While the symbolic 
efficacy of healing rituals remains robust through the use of Italian and dialects, the 
gradual supplanting of ancestral language potentially affects the depth and 
authenticity of intergenerational transmission (Basso, 1996; Haviland, 2013). 
Language is not merely a vehicle for communication but a repository of cultural 
nuance, metaphor, and cosmological worldview; thus, its replacement risks a subtle 
erosion of the ritual’s epistemological and moral dimensions. This concern resonates 
with scholarly debates on language shift and loss among minority communities 
worldwide, where heritage languages are often marginalized in ritual and symbolic 
domains (Fishman, 1991; Grenoble & Whaley, 2006). 

At the same time, the Arbëreshë community’s embrace of linguistic hybridity 
in ritual contexts underscores the dynamic and negotiable nature of identity within 
diasporic groups (Clifford, 1994; Brubaker, 2005). Rather than a simple narrative of 
decline, this linguistic shift illustrates creative cultural continuity, where tradition is 
actively remade to respond to contemporary sociolinguistic realities. The coexistence 
and blending of Albanian, Italian, and dialect within healing practices represent a 
form of cultural resilience and adaptation, preserving core symbolic and ethical 
functions even as linguistic forms evolve (Pieroni & Quave, 2005). 

In this light, the linguistic hybridity of Arbëreshë healing rituals embodies the 
community’s persistent commitment to their ancestral heritage, while simultaneously 
engaging with the transformative pressures of integration and modernity. It 
illuminates how language, belief, and healing are deeply intertwined in the ongoing 
process of cultural negotiation, reminding us that healing traditions are not static 
relics but living, adaptive practices continuously shaped by historical, social, and 
linguistic forces. 
 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 97  

 
Conclusion 
 
Traditional healing among the Arbëreshë is far more than a historical artifact or 
folkloric curiosity; it constitutes a living ontology, a vibrant and dynamic moral 
universe wherein the body is inherently permeable, illness is understood as relational 
and symptomatic of disruptions in cosmic and social harmony, and healing is 
fundamentally an act of spiritual mediation and moral restoration. Within this 
worldview, dichotomies such as good and evil, health and sickness, nature and 
culture, are not fixed or binary categories but rather fluid and continuously negotiated 
through ritual performance, prayer, symbolic gestures, and collective care. This 
ontological framework challenges the reductionist biomedical model by emphasizing 
that the efficacy of healing is deeply embedded in the restoration of moral and 
spiritual order, rather than solely in physical intervention. 

The linguistic hybridity characterizing Arbëreshë healing rituals – where 
magic formulas and incantations have increasingly shifted from the ancestral 
Albanian to Italian and local dialects – reflects the community’s ongoing negotiation 
between the preservation of tradition and the practicalities of adaptation within a 
plural linguistic environment (Quave & Pieroni, 2005; Pieroni & Quave, 2005). This 
linguistic evolution illustrates broader cultural processes of integration, resilience, 
and transformation. Far from indicating cultural loss, this shift underscores the 
dynamic nature of heritage, where symbolic and ethical functions are maintained 
even as forms and languages adapt. The hybrid linguistic landscape thus becomes a 
site of cultural memory and innovation, where traditional healing remains relevant 
and effective within contemporary socio-cultural contexts. 

From an anthropological perspective, the Arbëreshë healing tradition invites a 
rethinking of epistemologies and efficacy in medicine. Healing is not simply a 
technical or biomedical act; it is a deeply relational, embodied practice, where belief, 
care, and moral accountability are intricately intertwined (Scheper-Hughes, 1992). In 
this framework, symbols and rituals do not merely signify spiritual realities; they 
enact them, actively shaping lived experiences of health, identity, and communal 
cohesion (Lévi-Strauss, 1963; Turner, 1967). Healing becomes a performative 
process, a dialogue between human and non-human agents – plants, spirits, ancestors 
– whose cooperation is essential to restoring balance. This challenges dominant 
narratives that marginalize spiritual and symbolic dimensions in favor of biomedical 
objectivity, calling for an ethical witnessing that listens attentively to the 
epistemologies embedded in these practices. 

In an era marked by globalization and cultural homogenization, localized 
healing epistemologies like those of the Arbëreshë face risks of commodification, 
dilution, or erasure. Safeguarding these traditions requires more than static 
preservation; it demands recognizing their adaptive vitality and supporting the 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 98  

community’s agency in defining, performing, and transmitting their heritage. This 
approach aligns with contemporary calls in medical anthropology and indigenous 
studies to valorize pluralistic understandings of health and healing as culturally 
situated and historically grounded (Kleinman, 1988; Lock & Nguyen, 2018). 

Ultimately, the study of Arbëreshë traditional medicine provides profound 
insights into the human condition – our inherent vulnerability, our creative responses 
to suffering, and our enduring need for ritual meaning as a pathway to wholeness and 
social belonging. By illuminating how healing is woven into complex moral, 
cosmological, and linguistic tapestries, this tradition enriches our understanding of 
health as a holistic and deeply cultural process. It also reaffirms that healing, at its 
core, is an ethical and ontological engagement with the forces of good and evil, order 
and disorder, life and death – a continuous negotiation that sustains not only 
individual bodies but entire communities and their histories. 
 
 
Author contributions 
Corresponding author: D.C.; Conceptualization, D.C. and R.S.; methodology, D.C. 
and R.S.; validation, D.C. and R.S.; formal analysis, D.C. and R.S.; investigation, 
D.C.; resources, D.C.; data curation, D.C. and R.S.; writing—original draft 
preparation, D.C. and R.S.; writing—review and editing, D.C. and R.S.; visualization, 
D.C. and R.S.; supervision, D.C. and R.S. All authors have read and agreed to the 
published version of the manuscript. 
 
 
 
References  
 
Appadurai, A. (Ed.). (1988). The social life of things: Commodities in cultural 
perspective. Cambridge University Press. 
 
Bourdieu, P. (1977). Outline of a theory of practice (R. Nice, Trans.). Cambridge 
University Press. 
 
Connerton, P. (1989). How societies remember. Cambridge University Press. 
 
De Martino, E. (2012). Crisis of presence and religious reintegration. HAU: Journal 
of Ethnographic Theory, 2(2), 434–450. 
 
Douglas, M. (1966). Purity and danger: An analysis of the concepts of pollution and 
taboo (pp. 188). Routledge & Kegan Paul. (Original work published by Praeger) 
 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 99  

Graeber, D. (2001). Toward an anthropological theory of value: The false coin of our 
own dreams. Palgrave. 
 
Grasseni, C. (2011). Skilled visions: Toward an ecology of visual inscriptions. In M. 
Banks & B. Ruby (Eds.), Made to be seen: Perspectives on the history of visual 
anthropology (pp. 19–44). University of Chicago Press. 
 
Kirshenblatt-Gimblett, B. (2004). Intangible heritage as metacultural 
production. Museum International, 56(1–2), 52–65. 
 
Kleinman, A. (1980). Patients and healers in the context of culture: An exploration of 
the borderland between anthropology, medicine, and psychiatry. University of 
California Press. 
 
Kleinman, A. (1988). The illness narratives: Suffering, healing, and the human 
condition. Basic Books. 
 
Lévi-Strauss, C. (1963). Structural anthropology (C. Jacobson & B. G. Schoepf, 
Trans.). Basic Books. 
 
Lock, M., & Nguyen, V.-K. (2018). An anthropology of biomedicine (2nd ed.). 
Wiley-Blackwell. 
 
Mauss, M. (2002). The gift: The form and reason for exchange in archaic 
societies (W. D. Halls, Trans.). Routledge. (Original work published 1925) 
 
Mandalà, M., & Knittlová, K. (2024). The Arbëresh: A brief history of an ancient 
linguistic minority in Italy. Cultural Studies/Kulturní Studia, 2(23), 137-151. 
 
Massetti, Y. (1993). Medicina e cultura popolare in Abruzzo: Tra Ottocento e 
Novecento. A. Polla. 
 
Migliore, S. (1997). Mal’uocchiu: Ambiguity, evil eye, and the language of 
distress (Vol. 10). University of Toronto Press. 
 
Pastorelli, E. (2024). The memory landscapes of food: The sense of nostalgia and the 
traces of the past in the Arbëreshë microcosm of food and feast. In Dublin 
Gastronomy Symposium 2024 – Food and Memory: Traces, Trauma and 
Tradition (pp. 1-17). 
 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 100  

Pieroni, A., & Quave, C. L. (2005). Traditional pharmacopoeias and medicines 
among Albanians and Italians in southern Italy: A comparison. Journal of 
Ethnopharmacology, 101(1–3), 258–270. 
 
Pollozhani, E. (2019). Language shift among the Arbëreshë of Italy. European 
Journal of Language and Literature, 5(1), 46–51. 
 
Quave, C. L., & Pieroni, A. (2005). Ritual healing in Arbëreshë Albanian and Italian 
communities of Lucania, southern Italy. Journal of Folklore Research, 42(1), 57–97. 
 
Scheper-Hughes, N. (1992). The violence of everyday life in Brazil. In Death without 
weeping: The violence of everyday life in Brazil. University of California Press. 
 
Seremetakis, C. N. (1991). The last word: Women, death, and divination in inner 
Mani. University of Chicago Press. 
 
Turner, V. (1998). From ritual to theatre: The human seriousness of play. PAJ 
Publications. 
 
Turner, V. W. (1967). The forest of symbols: Aspects of Ndembu ritual (Vol. 101). 
Cornell University Press. 
 
Van Gennep, A. (1909). Les rites de passage: Étude systématique des rites de la 
porte et du seuil, de l’hospitalité, de l’adoption, de la grossesse et de l’accouchement, 
de la naissance, de l’enfance, de la puberté, de l’initiation, de l’ordination, du 
couronnement des fiançailles et du mariage, des funérailles, des saisons, etc. (Vol. 
5). É. Nourry. 
 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 101  

 
 

Kyklos: il ritorno dell’antico 
Multiculturalità tra arte, artigianato e archeologia 
 
Emma Barontini 
 
 
Kyklos: reviving the ancient. Multiculturalism between art, craftsmanship and archeology 

Abstract 
The exhibition Kyklos in dialogue with Memorie Sommerse, held in Porto Santo Stefano, Tuscany, in 
July 2024, serves as the focus of this case study. The research explores the interplay between the 
ancient and the contemporary, highlighting continuities and aspects of identity. Drawing on political 
anthropology and economic geography, the study examines how interactions between people and 
objects generate new cultural codes (Fabietti, 2004). Patterns of trade and human mobility reveal 
tensions between openness and closure, suggesting a theoretical framework in which the sea functions 
as a medium of contact (Dua, 2024). Kyklos embodies this concept within the Maremma territory. 
Through essays, articles, and informal discussions, the study engages with debates on migration, 
glocalization, and multiculturalism, illustrating how these issues are represented in a Tuscan port 
museum. The exhibition communicates these themes with attention to social and ethical values, 
fostering community and the transmission of knowledge. 
Keywords: identity and community, tourism, commercial trade, migration, material culture 
 
 
 
Introduzione 
 
La mostra temporanea Kyklos, allestita a fianco della mostra permanente Memorie 
Sommerse, accosta l’arte contemporanea all’arte antica e l’archeologia. In particolare, 
in Memorie Sommerse sono esposti oggetti antichi recuperati dal relitto del Giglio 
Campese e Kyklos si integra in questa esposizione proponendo la possibilità di 
indagare le proprie radici per mezzo della Fiber Art, la quale entra in dialogo con gli 
oggetti antichi recuperati. Le diverse provenienze degli oggetti rinvenuti nel relitto 
permettono di riflettere sulla multiculturalità, mettendo in luce le criticità del discorso 
identitario e indagando le similitudini e le differenze tra oggetti e persone. Vengono 
affrontati temi come il neorazzismo, la libertà di movimento, le migrazioni e il 
commercio. Il tema è strettamente legato al concetto di decolonizzazione del museo 
ed è affrontato utilizzando vari campi dell’antropologia interdisciplinarmente: 
antropologia politica, antropologia museale, antropologia culturale, sociologia del 
turismo sono le principali discipline approcciate nell’articolo. Questo caso preso in 
esame si colloca nel territorio della Maremma, nel sud della Toscana. Sotto la lente è 
la funzionalità dei manufatti, il modo di rappresentare la cultura materiale, il 
categorizzare. Gli oggetti antichi e contemporanei, provenienti da luoghi geografici 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 102  

diversi del Mediterraneo, permettono di indagare l’incontro-scontro tra “noi” e 
“l’altro”. La Fortezza di Porto Santo Stefano dove viene proposta la mostra si 
inserisce nel panorama dei musei contemporanei poiché può essere considerata un 
modello di ecomuseo, concetto che descriverò in questo elaborato. Le tavole 
esplicative della mostra, libri di testo, siti internet, colloqui informali con gli abitanti 
della Maremma (compreso un antropologo, guida ambientale) e lo scambio di mail 
con l’artista Patrizia Trevisi della mostra mi hanno permesso di reperire il materiale 
di studio e avviare questa ricerca. Chiarirò anche il mio posizionamento che mi 
colloca e spiega il legame con l’argomento. In questo lavoro dimostrerò come Kyklos 
rappresenta un punto di rottura con il passato museale canonico e accademico. 
Propone infatti uno spazio di fruizione culturale aperto e interconnesso, suggerisce 
riferimenti in cui riconoscersi attraverso simboli e metafore che riguardano il mare e i 
suoi popoli e ci mostra come i separatismi possano sfumare in uno stato di 
condivisione. Il mare, il museo e il relitto diventano così dispositivi per riflettere sulla 
multiculturalità, il razzismo e l’identità. 
 
 
Collegamenti tra identità, comunità e museo 
 
Mi avvio verso la Fortezza di Porto Santo Stefano, ci arrivo in cinque minuti a piedi, 
è inizio estate e io mi devo ancora abituare ai ritmi marinari ed estivi. Sono 
trasportata dalla curiosità che sento verso i reperti di archeologia subacquea, con cui 
entrai in contatto per la prima volta nel 2019 ad Albinia, al Forte delle Saline. Il mio 
legame personale con il territorio è collegato al privilegio che ho di avere una casa di 
famiglia proprio a cinque minuti da Porto Santo Stefano. In queste terre, la presenza 
di abitanti romani, che in vacanza riempivano le coste, era una forma di turismo 
intensivo accostabile al colonialismo, fatta di speculazione edilizia e antropizzazione 
delle coste. Mio nonno era appunto un ammiraglio romano che comprò questa casa 
anni prima; ho trascorso così all’Argentario, il promontorio dove sorge Porto Santo 
Stefano, intere stagioni estive e mi sono così interessata al territorio, che ho reso 
obiettivo di ricerca. Il tema delle barche e dei loro movimenti, del mare stesso, mi 
attraversa completamente e io tento di afferrarlo. 

Entrando nello spazio espositivo cominciano ad apparire cartelli esplicativi, 
vetrine e opere d’arte che si confondono quasi con il contesto della mostra, 
potrebbero ricordare le reti da pesca che erano state allestite al Center for African Art 
a New York nel 1988 per la mostra Art/Artifact: African Art in Anthropology 
collections con la differenza che la luce qui non è pensata per affascinare i 
collezionisti di arte contemporanea. Patrizia Trevisi, propone opere pronte per essere 
abbracciate, senza giochi di luce che creino una barriera tra spettatore e oggetto 
d’arte. La mostra di prossimità – cioè che narra specificatamente del luogo in cui è 
proposta – ci permette di portare il focus dall’Altro al Noi, con tutte le nostre 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 103  

sfaccettature, cercando di comprendere il proprio auto-sguardo e analizzando noi 
stessi e la nostra comunità (Grechi 2021, pag. 15). Il popolo etrusco fornisce un 
collegamento a un’ancora identitaria che è sopravvissuta a tutte le evoluzioni 
avvenute nei secoli fino ad oggi. Il legame con l’antico riemerge dal mare ed è pronto 
a rispondere alla domanda “Da dove veniamo? Chi siamo?”. Un oggetto di duemila 
anni fa giaceva sul fondale dello stesso mare che gli abitanti di Monte Argentario 
hanno navigato e contemplato nel corso dei secoli e delle generazioni che son passate, 
e ora si trova riemerso, con la potenzialità di raccontare una storia, creare un 
riconoscimento nell’oggetto. Se il museo è una zona di contatto dove si parla di sé più 
che degli altri, o meglio, tramite gli altri si parla di sé, la questione dell’identità 
diventa centrale da sviscerare (Clifford, 1997). La ricerca di senso che spiega 
l’appartenenza ad una comunità, i rapporti e le differenze che ci sono con le altre e il 
legame con il territorio, sono punti di partenza per interrogare questa costruzione. Da 
dove nasce il bisogno di definirsi? Il bisogno di aggrapparsi a radici che stanno 
rischiando di sgretolare la terra intorno ad esse, perché si presenta? Esistono queste 
radici identitarie, se ne possono andare? Pare che la mostra Kyklos voglia far 
riferimento a questo modo di dare un senso, più esistenziale, creando un ponte tra 
l’essere naufragato e il porto, tra l’incertezza e la fortezza, tra lo scarrocciamento e 
l’ancora. Il legame con l’antico fornisce una ramificazione ampia, che possibilmente 
comprende più esseri umani possibili, uniti nella loro differenza. Cosa c’è scritto 
allora nella cultura etrusca? E in che modo la comunità della Maremma si identifica 
con essa? Le risposte a queste domande possono seguire la scia delle riflessioni 
evoluzioniste, non quelle strettamente biologiche ma culturali. Edward Bennet Tylor 
è il promotore di questa teoria, che è racchiusa in Primitive Cultures del 1832, nella 
quale viene sostenuto il fatto che ci siano diversi stadi evolutivi tra magia, religione e 
scienza. Un manufatto occidentale viene, per Tylor, collocato nella sfera della 
scienza, mentre classifica gli oggetti costruiti da altre società considerate “primitive” 
nelle sfere magiche e religiose. E quindi, alla luce di questa definizione, il territorio 
della Maremma che rapporto ha con le sue fasi precedenti? E soprattutto, il mare può 
essere un ponte tra queste epoche e metafora per comprendere anche le dinamiche 
identitarie che possono instaurarsi tra popoli contemporanei ed antichi? 
 
 
Retaggi del museo ottocentesco 
 
L’evoluzionismo nasce tuttavia dall’Illuminismo, il quale prevedeva una fiducia 
sconfinata nei valori progressisti, la quale però si è dimostrata fallace, sia per la sua 
insostenibilità sia perché la pretesa di dominare su tutto grazie all’intelletto dell’uomo 
bianco, colto e ricco è irreale. Sturtevant rileva come constatare il fallimento della 
fiducia progressista ha causato oggi la necessità di ricostruire una nuova identità 
(Sturtevant, 1969). Fu proprio nel 1875 che il Museo Nazionale Preistorico 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 104  

Etnografico di Roma venne fondato, seguendo la linea dell’evoluzionismo che, come 
suggerisce il nome del museo, accomuna oggetti preistorici ed etnografici. Memorie 
sommerse e Kyklos insieme dimostrano come i connotati del museo moderno, nato 
nell’epoca dei lumi, e le necessità nate nel secondo dopoguerra, si sovrappongono 
rispettivamente attraverso gli intenti legati all’identità, ma anche all’educazione, alla 
trasmissione di sapere e alla comunicazione (Lattanzi 2021, p. 81). L’esposizione di 
oggetti preistorici a fianco di riproduzioni di miti rimanda a un’arte primitiva, 
attivando una sorta di comparazione analogica tipica dei musei ottocenteschi, sebbene 
rivisitata in chiave contemporanea. (Lattanzi 2021, p. 85). Quali sono le proiezioni 
della ricerca dell’identità? Si individuano due facce che si intersecano e che devono 
essere iscritte nel contesto e nelle relazioni di potere esistenti ed esistite nella storia 
della Maremma e di Porto Santo Stefano. Una proiezione, la più facile da vedere e la 
più mainstream, è quella tesa a produrre un immaginario toscano, dove i manufatti 
Etruschi sono strumento strategico per vendere nell’industria del turismo (d’Eramo, 
2017). L’altra proiezione è legata alle rivendicazioni volte a ottenere un 
riconoscimento negato, causato dall’oppressione e da condizioni sociali che collocano 
una parte della popolazione ai piedi della scala di classe, che è presente nelle 
categorie marginalizzate ed esoticizzate, rese quasi come uno spettacolo. Nella 
tripartizione del concetto di riconoscimento proposta da Hegel e confermata da Mead, 
si nota come il bisogno di essere riconosciuti si leghi al rispetto, alle emozioni e ai 
diritti. Ciò è incanalato anche nel discorso della reciprocità e della moralità. Ma 
potrebbe essere collegato anche al paradigma hobbesiano, secondo cui il conflitto 
sociale è generato da un’autoaffermazione e dunque ha carattere strategico (Cortella, 
2008). Dopotutto gli abitanti della Maremma sono consapevoli della bellezza e della 
ricchezza storico culturale nonché geografica che presenta il territorio, come sono 
anche legati a una tradizione vittimista legata alla storia e all’isolamento della 
Maremma: Maremma Amara, come canta la canzone popolare, un luogo dove andare 
a lavorare, ma che non assicurava la sopravvivenza, poiché la malaria era diffusa per 
via del terreno paludoso (Litvin, 2017).  
 
 
La storia della Maremma tra territorio, domini ed ecologia politica 
 
La storia della Maremma si collega agli Etruschi dall’ottavo secolo avanti Cristo, 
dopo che nel territorio si venne a formare una laguna ai piedi dell’Uccellina, 
favorendo gli insediamenti intorno al Lago Prile. All’inizio del 200 a.C. l’Etruria 
meridionale venne conquistata dai Romani. A quei tempi era una terra florida grazie 
ai terreni fertili, ai porti, al commercio di olio e vino, oltre che il pascolo. Il fiume 
Ombrone continuò a portare sedimenti che formarono nel corso del tempo la pianura 
della Maremma. Nel 200 d. C. si affacciarono delle difficoltà a causa del clima che 
divenne piovoso, provocando il diffondersi della malaria, con il conseguente declino 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 105  

dei paesaggi antichi nel sesto secolo, in una regione ormai cristianizzata. Rifiorì solo 
nell’anno Mille grazie alla pesca, al sale dalle saline e al carbone dai boschi, ma nel 
1300 la Maremma cadde sotto il dominio della Repubblica di Siena, che diede origine 
allo sfruttamento coloniale attraverso imposte e dogane. Rimase in questo stato di 
decadimento anche durante il dominio dei Medici fino a che, nel Settecento, non fu 
conquistata dai Lorena. Questi ultimi si presero cura del territorio a livello sistemico, 
con interventi idraulici come anche riforme economiche, politiche e sociali. È così 
che venne bonificata la Maremma, sulla quale poterono così sorgere strade e fattorie. 
La bonifica integrale terminò durante il fascismo, quando furono progettate delle reti 
di canali di deflusso per accelerare il prosciugamento, ma solo nel secondo 
dopoguerra la malaria se ne andò definitivamente. Negli anni Sessanta il turismo 
balneare permise il ripopolamento della costa, ma questa ultima trasformazione 
suscitò nella comunità locale un sentimento nostalgico per una Maremma ormai 
molto diversa, il quale animò anche una forte resistenza contro il progetto di costruire 
un complesso residenziale per tredicimila persone in un’area naturale. Grazie ad essa 
il progetto fu sostituito dalla costruzione del secondo parco regionale d’Italia: il Parco 
della Maremma. Il Parco è così un simbolo di resistenza all’antropizzazione e alla 
neocolonizzazione del territorio volte a sfruttare ancora una volta la Maremma. 
Questo perché il turismo è un’economia che sviluppa preponderatamente il consumo, 
senza prendersi cura delle risorse del territorio che permettono di abitarlo. Nel caso 
del territorio di Monte Argentario e dintorni, la volontà di praticare le proprie 
tradizioni, nasce prima di tutto da una necessità degli abitanti di creare connessioni e 
punti d’incontro tra di loro, più che affascinare “lo straniero”, sebbene sia anche 
questo un effetto implicito.  
 
 
La circolazione dei beni, il multiculturalismo e il sistema economico etrusco 
 
Possiamo considerare il bacino-scafo del relitto come una riproduzione della società; 
infatti, al suo interno sono presenti una moltitudine di oggetti che vengono classificati 
e categorizzati in base alle loro caratteristiche: gli viene associata una provenienza, 
proprio come alle persone. Da qui possiamo ipotizzare un’associazione tra corpi e 
oggetti: la fisicità determina se sei corinzio, fenicio oppure marocchino o cinese. Ed è 
in questa pretesa di multiculturalismo che nasce il neorazzismo (Duffield, 2013). La 
materialità di una forma, che sia di un corpo o di un oggetto, viene incasellata, 
confinata, reputata superiore o inferiore, aprendo così le porte alla marginalizzazione. 
Il mare, d’altro canto, rimanendo fluido, è difficile da segmentare come la terra, le 
acque considerate di appartenenza a uno stato sono entro 12 miglia nautiche dalla 
costa, oltre sono acque internazionali, dove in questo 70 % del pianeta operano 
compagnie di sicurezza o grandi navi private, tra cui pescherecci a strascico, 
petroliere, navi cargo (Dua, 2024).  Il commercio libero incontra i suoi limiti 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 106  

attraverso i dazi, imposti dalle nazioni una volta però giunti sulla terra. In mare 
aperto, il punto di partenza e di arrivo sono indistinti, ma nel momento in cui merci e 
persone attraversano le acque per raggiungere la terra, sono etichettate e nel caso 
delle persone vengono creati dei capri espiatori considerati “diversi” e dunque da 
allontanare, come se le persone con background migratorio fossero i nuovi barbari 
che vengono ad invadere le terre civilizzate. Il neobarbarismo e il neorazzismo sono 
fenomeni che si ripresentano e vengono proposti dagli stessi ambienti liberali che, 
seppur in maniera non intenzionale, ripropongono e alimentano sistemi illiberali 
(Duffield, 2013). Le etichette corrispondono a barriere e sono strumentalizzate al fine 
di ghettizzare e limitare la libertà di movimento, per cui raggiungere l’Europa e 
rimanerci non è scontato, poiché dipende dalla condizione di richiesta di asilo, dalla 
nazionalità del passaporto. L’irregolarità è usata come scusa per rimpatriare e 
detenere persone con nessuna colpa se non quella di avere una certa nazionalità 
(Duffield, 2013). Il concetto di sicurezza è collegato al sistema neoliberale poiché 
apparentemente vuole far vivere tutti in un melting-pot ma poi usa la xenofobia a 
scapito di certi tipi di categorie e nazionalità (Duffield, 2013). La protezione a priori 
delle persone viene meno, quando attraverso le politiche economiche a modello 
keynesiano avrebbero potuto favorire questo concetto piuttosto che permettere la 
depredazione delle risorse che vengono poi immesse nelle reti trans-frontaliere extra-
legali (Hickel, 2018), per questo la perpetuazione delle guerre post-moderne e il 
sistema di economia di guerra è un piano orchestrato e progettato per continuare ad 
alimentare la ricchezza dei signori della guerra, le compagnie estere che intrattengono 
accordi con quest’ultimi, approfittando della mancanza di burocrazia (Duffield, 
2013). Le guerre post-moderne sono il luogo di partenza del circolo delle risorse, le 
quali sono depredate e sfruttate, creando così un vuoto di ricchezza non accessibile 
alla maggior parte della popolazione costretta poi a migrare. Da parte dell’Europa, c’è 
però una repulsione che non permette alle persone che arrivano di vivere secondo le 
proprie modalità e abitudini, come se la condizione per vivere in Europa sia per forza 
l’adattamento e il modellarsi. 

Per quanto riguarda il sistema economico etrusco Silvia Fogliazza e Roberto 
Macellari scrivono l’articolo “Il Fisco nel Mondo Etrusco: Le Ragioni di Invisibilità”: 
 
«L’applicazione di categorie occidentali su contesti altri, inoltre, non rende giustizia 
della complessità dei fenomeni che si vorrebbero indagare. Del resto, l’espressione 
moderna “fisco”, utilizzata per indicare lo stato nella sua attività finanziaria e in 
particolare nei rapporti con i contribuenti, non funziona se applicata a un periodo 
come l’età del Ferro. Nelle fasi più antiche non sono, infatti, documentate istituzioni 
pubbliche che svolgono attività finanziaria. Manca, inoltre, e per quanto riguarda la 
cultura etrusca mancherà sempre, un’organizzazione statale in grado di applicare 
prelievi forzosi sulla popolazione e sulle attività mercantili: anche quando, a partire 
dal VI sec. a.C., gli abitati maggiori acquisiscono una struttura urbana evoluta, da un 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 107  

punto di vista politico-amministrativo appartengono al modello della “città-
capoluogo”» (Fogliazza, Macellari 2023, pp. 1-2). 
 

Cerchiamo spesso di applicare i concetti economici e politici moderni per 
interrogare il presente, ma dobbiamo renderci conto che seppur ci siano delle 
similarità, le epoche considerate sono diverse. Usare i termini giusti legati al passato e 
cercare di reinterpretarli per creare dei confronti con il presente per capirlo meglio, 
può essere una via per far dialogare antico e contemporaneo.   

 
«Le c.d. dodecapoli cui accennano le fonti antiche altro non erano, probabilmente, 
che un sistema federale di centri la cui organizzazione rimane per molti aspetti 
oscura. Politicamente ed economicamente l’Etruria è caratterizzata dalla 
frammentarietà: si pensi a titolo di esempio al carattere disomogeneo della 
monetazione, che segue percorsi diversi in base alle città coinvolte: occorre, quindi, 
esaminare i singoli contesti per cercare di ricostruire una realtà che era, 
probabilmente, variamente articolata anche da punto di vista “fiscale”. Alla luce di 
queste considerazioni, nello svolgimento della nostra ricerca abbiamo accolto la 
definizione di “imposta” proposta da M. Girardin, ossia “l’impôt est un transfert de 
valeur opéré sans contrepartie quantifiable dans un rapport d’autorité”» (Fogliazza, 
Macellari 2023, p.2). 
 

C’è una connessione tra religione, economia e politica che giunge alla luce 
tramite i santuari che erano preposti come luogo di aggregazione e di culto: 

 
«L’emporion nasce come luogo di protezione per lo straniero, che veniva garantita 
dal potere locale, assicurando che il movimento degli scambi avvenisse in assoluta 
sicurezza. Negli emporia si dava luogo a transazioni di ogni tipo, dal pagamento per i 
servizi ottenuti, non esclusi episodi di corruzione, sino alle tasse e ai tributi che i 
maggiorenti del luogo imponevano ai nuovi arrivati. [...] Diversamente da quanto 
ipotizzato da C. R. Potts, secondo cui si affidava alla “religione”, quindi nella pratica 
ai santuari, il compito di regolare i sistemi di mercato, in assenza o in limitata 
presenza di un controllo governativo, quanto osservato potrebbe dimostrare piuttosto 
come il governo intendesse servirsi del personale e dell’esperienza dei santuari per 
esercitare un controllo sul commercio» (Fogliazza, Macellari 2023, p.7). 
 

Al contrario di Roma, che utilizza un controllo statale, il controllo dei traffici 
commerciali è affidato ai santuari associati al mondo del commercio e vegliati da 
entità sacre. 
 
«Questa fase, non a caso, è caratterizzata dalla comparsa dell’edilizia monumentale, 
segno tangibile di entrate stabili a disposizione delle autorità di ogni polis etrusca, e 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 108  

dalla contemporanea ristrutturazione degli emporia, che rappresentano la 
concretizzazione della fiscalità pubblica sui commerci di lunga distanza, in 
precedenza gestita dalle élites. In quanto garanti delle transazioni gli esseri 
extraumani sono destinatari di decime e tributi, quindi di forme di prelievo forzoso 
indiretto, destinati in realtà ai re delle città cui gli emporia sono collegati, pagati con 
lingotti e pani di bronzo, oppure schiavi, ma anche con prodotti commercializzati, 
quali ceramiche greche, tessuti, oppure bronzetti votivi che possono aver svolto 
funzione di protomoneta. Proprio l’assenza di monete coniate nel Lazio e in Etruria 
meridionale, a Cartagine, a Naukratis e a Locri Epizeferi confermerebbe 
indirettamente, secondo Cifani, l’esistenza di un sistema di pagamento basato sul 
bronzo pesato e sulle merci, frutto di una decisione politica, che consentiva alle 
comunità centro-tirreniche di inserirsi in traffici commerciali internazionali» 
(Fogliazza, Macellari 2023, p. 12). 
 

Ciò dimostra come il sistema economico influenzi la creazione di certe culture 
e credenze. Allo stesso tempo sono le idee che influenzano l’efficacia e 
l’insediamento di certi sistemi economici. Nel corso dei secoli, i traffici marittimi 
potevano essere gestiti dallo stato, esaltando concetti come il protezionismo e la 
nazionalizzazione, oppure dal mercato libero che invece esalta la proprietà privata. In 
ogni caso però, viene sempre definito chi è cittadino e chi straniero. In ogni sistema 
commerciale, sia statalista o liberista, alle merci e alle persone sono attribuite 
appartenenze che escludono o includono, le quali sono inevitabilmente decise da un 
sistema di pensiero dominante che guida la logica culturale ed economica. Pur 
riconoscendo collegamenti globali inevitabili, che comprendono movimenti di 
persone e oggetti, si possono costruire pratiche differenti e che si iscrivono 
nell’ambito del post-capitalismo. Il sistema del modello locale è importante adesso 
più che mai per evitare la delocalizzazione e lo sfruttamento delle risorse, del 
territorio, delle persone e degli animali. Inoltre, è sempre importante tenere a mente 
che il pensiero può condizionare l’economia ed è indispensabile pensare a delle 
alternative che non entrino nelle logiche del greenwashing poiché è inevitabile non 
notare oggi gli effetti del capitalismo sfrenato e del sistema liberale che favorisce le 
multinazionali, il progresso senza limiti che continua a deturpare la terra e tutto 
l’ambiente. 
 
 
Le anfore, l’antropologia degli oggetti e la categorizzazione 
 
Le anfore sono la chiave interpretativa del caso di studio del Giglio Campese. Al 
centro del commercio ellenico, hanno significati che vanno oltre la loro mera 
esposizione. Per la nostra cultura storica e archeologica acquisiscono un valore di 
fonte storica e quindi attenzione e cura massima sono richieste ai fini di preservarle e 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 109  

mantenerle (Grechi, 2020). L’elemento più presente tra i ritrovamenti del Giglio 
Campese sono quindi le anfore, il cui scopo è contenere, la cui utilità sta nel vuoto, 
come ci ricordò Lao Tsu (Cheng, 2000), senza di esse il trasporto non avrebbe 
funzionato poiché per l’essere umano il contenitore dove raccogliere i propri beni è 
sempre stato qualcosa di necessario. Venendo riesumate duemila anni dopo, sono i 
loro scheletri ad essere rimasti, non il loro contenuto. Le antiche anfore possono 
essere considerate le equivalenti degli odierni container, così come il vecchio relitto 
può essere associato alla contemporanea nave cargo. La forma di questi elementi è 
spunto di riflessioni sui tipi di industria e sulla lavorazione del materiale che 
caratterizzano le epoche. Secondo questi presupposti, la storia dell’arte può aiutarci 
ad indagare attraverso la catalogazione e l’atto del collezionare. L’atto in sé del 
comporre collezioni non è esclusivo della cultura occidentale, sebbene per fini di 
studio e analisi invece lo sia (Vattimo, 1985). Come è possibile demonizzarlo 
totalmente? Il collezionismo e la categorizzazione, propri della cultura illuminista, 
sono collegati al colonialismo e alle violenze che ha generato, ma la storia dell’arte è 
la fonte che ci permette di ricostruire, di ipotizzare e ricercare tesi sui prodotti 
culturali di un luogo e di un tempo dato, di comprendere il valore degli oggetti e 
dell’arte al di là dello sguardo occidentale, cogliendo la vita dell’oggetto e ai 
significati al quale è attribuito. L’importante è non limitarsi a presentare dei feticci 
pronti ad essere esibiti con il solo scopo di ostentare ricchezza e per avvalorare lo 
status quo del museo o della nazione di appartenenza. Costruendo consapevolmente 
le identità si mettono in luce diritti negati, perché se è tramite la definizione che certe 
categorie vengono marginalizzate, è sempre mediante quest’ultima che le istanze poi 
possono essere rivendicate (Benhabib, 2002). Le divisioni sono parte della creazione 
umana, ma lo sono anche le interazioni e se oggi gradualmente si stanno concependo 
le culture in modo aperto, è grazie a un’evoluzione collettiva (Geertz, 1998). Essendo 
il mare un tema centrale e inscindibile dal contesto, diviene più facile adottare il 
punto di vista delle culture aperte. Nella trasmissione della storia, anche così come 
tradizionalmente viene imposta, il collegamento marittimo crea sempre degli ibridi e 
delle influenze (Fabietti, 2004). La mescolanza presentata da Memorie Sommerse è 
data dal carico del relitto del Giglio Campese: è un insieme di manufatti provenienti 
da regioni diverse, che permette di ipotizzare i movimenti del commercio navale di 
allora. Per esempio, in vetrina sono esposte le anfore trovate all’interno: sono di larga 
diffusione e datate tra il VII e il VI secolo a. C., caratteristiche della città di 
Ciazomene, della Ionia, e dell’Isola di Samo. L’unico tipo mancante della rotta 
mercantile mediterranea è l’anfora chiota. Dalla Grecia continentale sono presenti 
un’anfora corinzia, forse destinata a contenere olio e un’anfora iaconica, di formato 
più piccolo. Di numero prevalente sono però le anfore etrusche, prodotte tra Cerveteri 
e Vulci a partire dal VII secolo a. C. e sono a forma ovoidale, con collo breve o 
inesistente e le anse “a orecchia”. Esse probabilmente trasportavano vino o altri 
generi alimentari, come per esempio le olive, delle quali abbiamo traccia grazie ai 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 110  

noccioli presenti in una di esse. Anche un’anfora fenicia è stata trovata nel 
complesso. La teoria principale, che ripercorre la rotta della nave del Giglio Campese, 
prevede che la partenza abbia avuto luogo da un porto della Ionia, poi che abbia 
completato il carico a Corinto, abbia venduto il vino pregiato in Etruria, comprando 
in cambio del vino etrusco meno pregiato, per poi proseguire e venderlo nella Gallia 
meridionale. La forma originale della nave greca mercantile ci è fortunatamente 
suggerita da un artista greco operante in Etruria nel VII secolo a. C.: Aristonothos. 
Egli raffigura su un vaso uno scontro tra una nave da guerra etrusca (o dei pirati) e 
una nave mercantile greca: la prima ha uno scafo piatto, la prua a sperone, i remi e i 
guerrieri/pirati sono all’attacco; la seconda ha invece uno scafo curvo, è in assetto 
difensivo e un uomo è sull’albero di vedetta. Nella stessa decorazione si notano 
elementi floreali e stelle, sugli scudi greci è raffigurata una testa di toro, una bozza di 
mappa e altre figure di animali non riconoscibili. Il recupero di parti di fasciame di 
antichi relitti documenta l’utilizzo della tecnica “a fasciame cucito”, adoperata in 
tutto il Mediterraneo, nota anche a Omero e mantenuta in epoca romana, seppur in 
maniera meno frequente. I reperti furono restaurati e analizzati in seguito 
all’identificazione del relitto, avvenuta vicino all’isola del Giglio negli anni Settanta. 
Negli anni Ottanta un’equipe dell’Università di Oxford scavò nella nave e collaborò 
con la Soprintendenza Archeologica della Toscana, la quale si occupò del restauro. 
Nel 2021 sono stati recuperati alcuni reperti che erano stati estratti illecitamente da 
sommozzatori inglesi nel 1961. Il CAMNES (Center for Ancient Mediterranean and 
Near Eastern Studies) ha condotto un workshop sui resti del Giglio Campese 
nell’aprile del 2024.  

Come si inseriscono gli oggetti in mostra nel contesto della Fortezza di Porto 
Santo Stefano, alla luce di ciò che è emerso fino ad ora, è un caso di provvidenza a un 
appiglio locale di fronte al globale, in un modo in cui l’apertura sia sentita senza 
essenzializzazione, riformulando continuamente l’identità e proponendo riferimenti 
che soddisfino il “bisogno di un luogo” (Fabietti, 2004). 
 
 
Kyklos mostra di narrazione 
 
Per raccontare e per sollecitare gli intenti legati all’ibridazione, al rispetto, al 
movimento, al mare, alla terra e all’essere umano, la mostra Kyklos si inserisce 
all’interno dell’esigenza dei musei contemporanei. Adotta la nuova possibilità 
espositiva dei musei di narrazione, nata dagli artisti di Studio Azzurro, i quali 
sperimentano tecniche per creare un habitat narrativo, un territorio della memoria e 
un luogo attivo di sperimentazione artistica. Rendere una collezione permanente di 
oggetti antichi (che ricalca i presupposti del museo di scienza di cui abbiamo 
accennato prima) ravvivata da opere d’arte contemporanea, è l’esempio di questa 
nuova tendenza museale. Kyklos si pone in linea con la nuova necessità di andare 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 111  

oltre la sacralità immobile dell’oggetto, mettendo piuttosto al centro la narrazione 
che spiega il valore del gesto che lo ha costruito, con lo stesso sguardo del gruppo di 
artisti italiani Studio Azzurro. Per questo le analogie tra la manualità che costruisce le 
anfore e la manualità che cuce le opere contemporanee è messa in luce e crea 
un’unione tra i confini immaginati. L’interattività dei dispositivi è volta soprattutto a 
un’interazione emozionale, incentrata sulla creazione di ambienti immersivi. Da 
questo concetto nascono i “musei sensibili”, denominati poi “musei di narrazione” 
(Grechi 2021, pag. 177). Le categorie museali che nell’Ottocento hanno separato la 
funzionalità e l’estetica, la concettualità dalla spiritualità, si trovano invece unite in 
Kyklos (Lattanzi 2021, pag. 99). Lo sguardo agli oggetti e alle opere si alterna in 
diverse prospettive: una analitica che cerca la traccia, l’origine e il contesto 
dell’oggetto, un’altra estetica che segue le linee e le forme di oggetti armonici e non, 
una tecnica che ricerca la funzione iscritta nelle linee armoniche che si chiede a che 
cosa servono e cosa contengono. Infine, uno sguardo melanconico trasporta 
irrazionalmente verso un senso di affezione a questi oggetti, che essendo stati ritrovati 
generano una sensazione rincuorante. Quest’ultima è dovuta dal retaggio romantico 
occidentale che è strettamente legato all’antico, a ciò che è scomparso e sta 
scomparendo. Artigianato, arte e storia si intrecciano mescolando il “museo di storia 
naturale” con il “museo d’arte” (Lattanzi, 2021).  
 
 
Fortezza come ecomuseo 
 
Kyklos prende luogo all’interno della Fortezza di Porto Santo Stefano: lo spazio 
dedicato alla cultura, possibilmente identificabile come “ecomuseo”, relativamente al 
connubio delle mostre presentate. Ciò avviene grazie al rapporto tra museo e 
ambiente, in cui i vertici distintivi sono apportati dal triangolo territorio-patrimonio-
comunità, ricalcando la storia biologica e umana di una data società in un dato 
momento (Lattanzi, 2021). Si rompe così il binomio tra natura e cultura, fondendo la 
dimensione ambientale e comunitaria circolarmente. Lo spirito del luogo e il legame 
con il territorio sono elementi fondanti per questa nuova direzione del museo, in cui 
l’identità si slega da un sentimento nazionalista e diventa locale e particolare seppur 
inserito in un contesto imprescindibilmente globale. Da questo nuovo punto di 
partenza, nasce una concezione di cura e di riflessione sul territorio, mossa da spinte 
sociali ed etiche più che economiche (Lattanzi 2021, pag. 66). 

La mostra permanente, che presenta uno scopo didattico e cristallizzato, viene 
affiancata da una mostra temporanea. In questo modo, il rapporto tra le mostre genera 
un elemento di dinamismo, senza il quale la struttura darebbe un senso di immobilità. 
La mostra permanente presenta una risorsa importante per il territorio e il lavoro che 
è stato compiuto per comprenderne la storia, è degno di valore e di nota. Allo stesso 
modo, la necessità delle mostre temporanee costituisce un elemento dei musei del 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 112  

futuro e permette la rottura con l’istituzione del museo, portando una metamorfosi a 
ciò che è preesistente e statico (Grechi 2021, pag. 129). Il coinvolgimento della Fiber 
Art suscita, inscenando un immaginario collegato agli oggetti antichi, una sensazione 
di spazio atemporale, che mette in discussione la cronologia del tempo lineare. 
Avvengono come dei flashback impossibili da localizzare nel tempo: vanno indietro e 
tornano, impossibili da afferrare. In questo senso, la rottura riesce poiché il visitatore 
e la visitatrice si confrontano con altro rispetto al pensiero comune e dominante, 
attraverso piccoli shock percettivi (Grechi 2021, pag. 129). La restituzione della visita 
alla mostra, in seno alle riflessioni sul mare e la multiculturalità, lasciano ampio 
spazio interpretativo per affrontare temi riguardo il tempo e lo spazio unendo la storia 
antica e la geografia economica, come proposto in questo saggio. 
 
 
Intervista con l’artista 
 
Ho avuto la possibilità di contattare l’artista della mostra Kyklos, Patrizia Trevisi, la 
quale gentilmente ha risposto alle mie domande e ha condiviso con me una serie di 
documenti legati alle sue esposizioni. Traspare dai suoi appunti una ricerca spirituale 
che viene trasmessa tramite le opere: interpretabili, circolari, polimateriche, che 
narrano dei miti, ma sono aperte ad essere interpretate da chi le contempla. Le 
esposizioni su cui l’artista lavora, solitamente sono site specific, proprio per il dialogo 
che avviene tra il luogo e ciò che l’artista porta con sé:  

 
«Lo spazio non è vissuto come un mero contenitore ma come un “interlocutore”, 
pronto ad accogliere e predisporre per sua stessa natura all’incontro e all’esperienza 
con l’arte, l’archeologia, il Mito e la Storia, con l’arte antica Romana e l’arte 
contemporanea della Fiber Art. L’artista Patrizia Trevisi con la mostra “Kyklos” 
vuole rinsaldare i legami della Terra di Maremma con i culti e archetipi primordiali 
dei cicli mitologici, tema generatore delle sue opere. Nasce un confronto in un ritmo 
espositivo atemporale […], dove la riflessione sull’arte antica fa da contraltare a 
quella sulla modernità. [...] Kronos, Artemide, Demetra, Ares rievocano con 
Ouroboros la ciclicità del tempo, dell’esistenza umana e dei cicli mitologici, dai culti 
solari alla perfezione divina, all’armonia del Creato. Continuano a testimoniare negli 
abitanti nel territorio di Monte Argentario da millenni la simbiosi con il Mito, la 
Storia e la Natura». 
 

L’artista sceglie un medium per le sue opere che possa essere simile alla pelle, 
con tutte le sue imperfezioni, il suo vissuto e le sue cicatrici: la tela. Il gesto di come 
maneggiarla è la manualità del cucire, un gesto lento che assorbe ogni momento del 
processo di congiunzione, di creazione di qualcosa di nuovo. Così facendo Patrizia 
Trevisi riporta un’immagine di un tempo sempre uguale e ripetitivo. Questo 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 113  

svolgimento attiva dei meccanismi di memoria e permette di intrecciare e formare 
una narrativa, un linguaggio che può essere scambiato e impresso nell’opera. Esse 
sono opere tattili e permettono di sfatare doppiamente il tabù di “non toccare”: 
arrivare e aggrapparsi a un archetipo o a un’opera in un museo è vietato. Il 
movimento che il corpo in un museo è tenuto a mantenere non è allenato o informato 
per potersi permettere di evadere dai confini comportamentali a cui si deve attenere 
(Grechi 2021, pag. 180). La forma delle opere e tutte le loro componenti sopracitate 
donano infine un senso di accoglienza che accompagna la passeggiata nel museo, in 
contrasto con le opere antiche irraggiungibili, ruvide, preziose e fragili. Sembra che 
per Patrizia Trevisi le mostre site specific di musei con reperti archeologici siano il 
contesto adatto in cui lavorare in quanto i suoi temi riflettono lo scorrere del tempo, i 
miti, i quali altro non sono che interpretazioni di come le divinità vengono 
rappresentate, per donare un ordine di senso a chi vive terrenamente. Il rapporto con 
l’antico è uno degli elementi chiave, ma perché? Sembra che ci siano dei 
collegamenti per il curatore tra ciclicità, acqua e archetipi. Il curatore Antonio 
Giordano aveva già lavorato in precedenza con l’artista e, volendo proporre 
nuovamente una sua mostra, ha cercato il luogo adatto per presentarla, trovando la 
Fortezza di Porto Santo Stefano. Egli considera il relitto una metafora della psiche 
dell’uomo contemporaneo che naufraga, avendo perso i punti cardine e le ideologie. 
È in questo quadro che possiamo collocare la mostra ad un tentativo di agganciarsi a 
memorie antiche. La Maremma è considerata il luogo ideale poiché mantiene vive le 
tradizioni, i riti, i mestieri che riecheggiano con il passare del tempo. Coloro che 
abitano la Maremma trovano un’opportunità di comunità nella rimessa in scena di 
certe pratiche e in certe persone vive la consapevolezza e la volontà di valorizzarle, di 
dare luce al proprio contesto. Le pratiche riaffiorate per una riconquista della propria 
identità e senso di comunità fin dove presentano un grado di apertura? Ogni individuo 
ha una percezione diversa sull’accoglienza e ogni background culturale e familiare 
apporterà una differente visione in proposito. Il paesaggio della Maremma, quando fu 
bonificata durante il dominio dei Lorena, si modificò a tal punto da condizionare 
l’economia e le strutture sociali: se prima la Maremma era attraversata dai 
transumanti, ora veniva fertilizzata e i contadini dal Veneto e dal Friuli vi giungevano 
per lavorare per i mezzadri (Pazzagli, 2009). Il Monte Argentario invece è sempre 
stato “invaso” dai romani sin dalle epoche antiche, convivendo a tratti con la gente 
del mare, i cui punti di contatto dipendono dalla predisposizione del singolo individuo 
all’apertura, all’accoglienza, all’accettazione. Il turismo di Porto Santo Stefano 
presenta delle contraddizioni, per via dell’indispensabilità per l’economia del paese e 
l’ostilità della “pseudo invasione”. Ma nelle intenzioni, né del curatore né dell’artista, 
traspare l’idea che lo scopo ultimo della mostra sia il turismo, né tantomeno rendere 
l’antico e il folklore meri strumenti di un’identità da vendere, attraverso la 
romanticizzazione dell’Italia (Grechi 2021, pag. 147).  
 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 114  

Flashforward: ritrovamenti nel Mediterraneo oggi 
 
Un punto di riflessione degno di nota è il grande contenitore della mostra e 
dell’elaborato: il Mediterraneo. Non si può non menzionare il fatto che gli oggetti 
principali che vengono persi nel Mediterraneo oggi, sono gli effetti personali dei 
migranti che naufragano in mare, cercando di raggiungere l’Europa dall’Africa, 
dall’Asia e dai Balcani. E i corpi senza vita di coloro che non sono sopravvissuti al 
viaggio tortuoso. L’antropologia forense studia i ritrovamenti per ricostruire le storie 
e le identità delle persone, impegnandosi per una “medicina legale umanitaria” 
(Grechi 2021, pag. 235). Il film Mum, I’m sorry mostra questo processo in maniera 
asettica, riprendendo il gesto che scruta gli oggetti ritrovati: foto che rappresentano 
scene di vita quotidiana, amici, famiglia, feste, orologi che segnano ancora l’ora, 
pillole, lettere, documenti. Questi oggetti per l’archeologia del futuro saranno 
portavoce di una storia triste, violenta, perché se stiamo andando verso una direzione 
in cui i diritti umani inalienabili sono sempre più sentiti, rimane comunque la loro 
violazione continua.  

Cosa ci succede quando veniamo a contatto con le ingiustizie del mondo? 
Quando vediamo corpi morti, feriti e/o ammalati veniamo a conoscenza dello stato 
delle cose, ma allo stesso tempo ci distacchiamo, attivando una depersonalizzazione 
degli altri rendendoli sia vicini che estranei (Fassin 2016, p. 12). Il film Mum, I’m 
sorry seppur portando un’aria fredda mediante un’analisi distaccata, impedisce allo 
spettatore di accomodarsi in una posizione di distanza (Grechi 2021, p.240).  
 
 
Conclusione  
 
Concludendo, sembra esserci un nesso tra perdita dei valori nella contemporaneità, 
rapporti di potere, turismo, posizioni geografiche e costruzione dell’identità. Il filo 
che li collega segue il tema della vivibilità, di cercare le qualità e le peculiarità che 
possano rendere la vita migliore. Difatti, di fronte alla minaccia di essere sfruttati dal 
turismo, gli abitanti ricreano e si riappropriano di pratiche e tradizioni, che possono 
permettere di presentare un volto potente. Allo stesso tempo questo volto si intreccia 
con la romanità e si distingue da essa tramite gli Etruschi. I Romani rappresentano la 
minaccia dalla quale difendersi e gli Etruschi l’arma per riuscirci. In questa 
prospettiva identitaria è evidente una configurazione in cui le persone creano dei 
limiti e delle barriere tra sé e gli altri, escludendo le diversità. Non esiste però una 
base in cui questo sia universale e generale, anzi piuttosto sta avvenendo un lavoro di 
ibridazione e di comprensione su come vivere in una società globale.   

In definitiva, quindi oltre lo sguardo prospettico “difensivo”, Monte 
Argentario si mostra come bellezza quale è e io mi auguro che le iniziative che 
prenderanno piede nel territorio siano per tutti, aldilà dei confini che dividono 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 115  

autoctoni, immigrati, stranieri, e che dunque queste possano essere accessibili, aperte 
al dialogo e partecipative, per far sì che la costruzione di senso possa essere un 
processo appartenente attivamente a tutti e che il significato arrivi dall’insieme delle 
prospettive che dialogano tra loro.   
 
 
 
Riferimenti bibliografici 
 
Benhabib, Seyla  
- “The Claims of Culture: Equality and Diversity in the Global Era”, Princeton 
University Press, Princeton 2002 
 
Cheng, Anne 
- Storia del pensiero cinese. Dalle origini allo «Studio del mistero». Bologna: Piccola 
Biblioteca Einaudi, 2000 
 
Clifford, James 
- “Musei come luogo di contatto” in Routes: Travel and Translation in the Late 
Twentieth Century, Cambridge MA: Harvard University Press, 1997, pp. 188-219 
 
Cortella, Lucio 
- “Riconoscimento normativo. Da Honneth a Hegel e oltre”, Quaderni di Teoria 
Sociale, https://www.morlacchilibri.com/universitypress/allegati/QTS_2008.pdf, n. 8 
2008, pp. 15-31 
 
d’Eramo, Marco 
- Il selfie del mondo. Indagine sull’età del turismo. Milano: Feltrinelli, 2017 
 
Dua, Jatin  
- Catturati in mare.  Pirateria e Protezione nell’Oceano Indiano. Milano: Prospero 
Editore, 2024 
 
Duffield, Mark 
- Guerre post-moderne. L’aiuto umanitario come tecnica politica di controllo. 
Milano: Il Ponte Editrice, 2013 
 
Fabietti, Ugo 
- “Antropologia e ibridazione di culture” in Formarsi all’intercultura, a cura di M. 
Giusti. Milano: Franco Angeli. La melagrana. Ricerche e progetti per l’intercultura, 
2004 

https://www.morlacchilibri.com/universitypress/allegati/QTS_2008.pdf


Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 116  

 
Fassin, Didier 
- Quando i corpi ricordano. Lecce: Argo, 2016 
 
Fogliazza, Silvia; Macellari, Roberto 
- “Il Fisco nel Mondo Etrusco: Le Ragioni di Invisibilità” Fiscalité Antiques. Aux 
origines de l’administration provinciale romaine, pp.25-44 
  
Geertz, Clifford  
- “Il concetto di cultura” in Interpretazioni di culture. Bologna: Il Mulino, 1998 
 
Grechi, Giulia  
- Decolonizzare il museo. Mostrazioni, pratiche artistiche, sguardi incarnati. Milano: 
Mimesis, 2021 
 
Hickel, Jason 
- The Divide. Guida per risolvere la disuguaglianza globale. Milano: Il Saggiatore, 
2018 
 
Lattanzi, Vito  
- Musei e antropologia. Roma: Carocci, 2021 
 
Litvin, Evgeniya  
- “Amara Terra Mia: La Storia dell’Emigrazione Italiana nelle Canzoni”, in  Atti delle 
II Giornate di Formazione per Insegnanti di Italiano L2/LS a Cipro. Cipro: Centro 
Linguistico Università di Cipro, 2017 
 
Pazzagli, Toscano 
- “Tra storia locale e identità della Maremma”. Archivio postunitario del Comune di 
Magliano in Toscana. 2009 
 
Sturtevant, William C.  
- “Does Anthropology Need Museums?” in Proceedings of the Biological Society of 
Washington, 1969 
 
Vattimo, Gianni  
- La fine della modernità. Milano: Garzanti, 1985 
 
 
 

https://www.torrossa.com/en/resources/an/2448799
https://www.torrossa.com/en/resources/an/2448799


Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 117  

 
Autori di questo numero 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
EMMA BARONTINI è laureanda nel corso di Laurea Magistrale in Antropologia 
Culturale ed Etnologia presso l’Alma Mater Studiorum Università di Bologna, dove 
ha conseguito la Laurea Triennale in Antropologia, Religioni, Civiltà Orientali. La 
tesi discussa riguarda Storia, Società e Famiglia ed è incentrata sul modello 
femminile nella tradizione cristiana, particolarmente sulle origini. Ha svolto attività 
educative presso una comunità di minori non accompagnati autori di reato. La sua 
formazione si sviluppa nell’ambito dell’antropologia sociale e culturale, con 
particolare attenzione ai metodi etnografici e alle prospettive comparate applicate allo 
studio dei contesti contemporanei. I suoi interessi di ricerca riguardano 
principalmente i processi migratori e le forme di mobilità umana, considerate nella 
loro dimensione sociale, materiale e simbolica. È impegnata attualmente in progetti di 
costruzione e ridefinizione del patrimonio, attraverso laboratori partecipativi dove la 
comunità è coinvolta a generare attivamente pratiche di appartenenza, tutela e 
sensibilizzazione. Organizza mostre espositive, in cui la cultura visuale favorisce la 
divulgazione di concetti di antropologia contemporanea.  
 
 
LOREDANA BELLANTONIO è Professore Associato (SSD M-DEA/01) 
nell’Università degli Studi di Palermo, dove svolge attività didattica e di ricerca nei 
settori dell’Antropologia culturale, dell’Etnostoria e dell’Antropologia 
dell’educazione. Laureata con lode in Pedagogia nel 1985 con una tesi in 
antropologia visuale, ha condotto un’intensa attività di ricerca sul territorio siciliano, 
con particolare attenzione alla demologia, all’etnostoria e alla dimensione visuale dei 
processi culturali. 

Ha diretto il Laboratorio per l’Edizione Nazionale delle Opere di Giuseppe 
Pitrè e successivamente quelle di Salvatore Salomone Marino, curando anche 
l’edizione critica di alcuni volumi. Co-dirige la collana “Contesti antropologici” per 
Palermo University Press e ha fatto parte di comitati scientifici e redazioni di riviste 
di settore, tra cui Etnostoria. 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 118  

I suoi studi più recenti si focalizzano sulle comunità migranti e sui processi di 
costruzione identitaria in contesti pluriculturali, con uno sguardo attento alle forme di 
appartenenza multiple e in divenire. Il suo interesse per l’antropologia 
dell’educazione e quella psicologica si traduce in un lavoro attento ai temi 
dell’inclusione, della relazione educativa e dei percorsi di costruzione del sé. 

È autrice di monografie, curatele, contributi in volumi collettanei e articoli su 
riviste scientifiche. È coordinatrice di progetti ErasmusPlus in partenariato con le 
Università di Sofia e Blagoevgrad. 
 
LOREDANA BELLANTONIO is Associate Professor (SSD M-DEA/01) at the 
University of Palermo, where she teaches and conducts research in Cultural 
Anthropology, Ethnohistory, and Anthropology of Education. She graduated with 
honors in Pedagogy in 1985 with a thesis in visual anthropology, and has since 
carried out extensive research in Sicily, with a particular focus on demology, 
ethnohistorical approaches, and the visual dimension of cultural processes. 

She directed the Laboratory for the National Edition of the Works of Giuseppe 
Pitrè and, later, of Salvatore Salomone Marino, curating critical editions of several 
volumes. She co-edits the series Contesti antropologici for Palermo University Press 
and has served on the scientific and editorial boards of various journals, including 
Etnostoria. 

Her most recent work focuses on migrant communities and identity 
construction in multicultural contexts, with special attention to multiple and evolving 
forms of belonging. Her interest in educational and psychological anthropology is 
reflected in a continuous engagement with issues of inclusion, educational 
relationships, and identity development. 

She is the author of a substantial body of academic work, including 
monographs, edited volumes, and articles in peer-reviewed journals. She also 
coordinates ErasmusPlus projects in partnership with the Universities of Sofia and 
Blagoevgrad. 
 
 
DAVIDE COSTA, Ph.D, assegnista di ricerca in antropologia presso il Dipartimento 
di Scienze Mediche e Chirurgiche dell’Università Magna Graecia di Catanzaro. 
Autore di 86 articoli su riviste internazionali di cui si allega il link a Gloogle scholar 
https://scholar.google.com/citations?user=qx0RV70AAAAJ&hl=it&oi=ao e Scopus: 
https://www.scopus.com/authid/detail.uri?authorId=57579560100; e di 3 saggi 
sottoposti a double blind peer review: Mangiare da matti: una storia socioalimentare 
a Girifalco (e non solo), Progetto editoriale 2000, 2022; Cannibalismo questioni di 
genere e serialità, Tab edizioni, 2023; Il male velato: società medicina e culti, Tab 
edizioni, 2024. H-index Google scholar: 13 con 427citazioni, Scopus 10 con 273 
citazioni.  Docente di antropologia medica, sociologia della salute e della medicina e 

https://scholar.google.com/citations?user=qx0RV70AAAAJ&hl=it&oi=ao
https://www.scopus.com/authid/detail.uri?authorId=57579560100


Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 119  

di storia della medicina, presso la scuola di Alta formazione dell’Umg. Ideatore del 
progetto di divulgazione scientifica in chiave teatrale “Scienze sociali in scena”. 
Membro di numerosi editorial board internazionali: PlosOne, Frontiers, BMC, 
Springer, Emerald, MDPI, Sage, Wiley, ecc.  
 
 
MICHELE FILIPPO FONTEFRANCESCO è Professore Associato di Antropologia 
Culturale presso l’Università Cattolica del Sacro Cuore. Ricopre attualmente i ruoli di 
Coordinatore dell'Anthropology of Food Network dell’European Association of 
Social Anthropology ed è stato Leading Author del Global Environmental Outlook 7 
(GEO-7) del Programma delle Nazioni Unite per l’Ambiente. Dottore di ricerca 
presso la Durham University (2013), svolge attività di ricerca in ambito di 
antropologia economica, sviluppo rurale e patrimoni gastronomici.  

I suoi interessi di ricerca si concentrano sulle trasformazioni dei sistemi 
produttivi locali, con particolare riferimento ai distretti industriali e alle economie 
rurali. Analizza le dinamiche delle filiere agroalimentari e il ruolo dei patrimoni 
culturali nei processi di rigenerazione territoriale. Si occupa inoltre di sostenibilità dei 
sistemi alimentari, studiando l’impatto sociale e ambientale delle pratiche agricole e 
di consumo, nonché le nuove tecnologie applicate all'agricoltura. Tra i suoi volumi: 
“The End of the City of Gold?” (2013), “Food Festivals and Local Development in 
Italy” (2020), “Rural Affective Economies” (2025). 
 
 
ELENA FUSAR POLI è assegnista di ricerca in antropologia culturale presso 
l’Università di Scienze Gastronomiche di Pollenzo, dove svolge attività di 
insegnamento di Antropologia del Cibo e ricerca nell’ambito del progetto 
internazionale “SAFWA – Best Integrated Pest Management for Safe Water”. I suoi 
interessi si collocano nelle interazioni tra antropologia del cibo, antropologia medica 
e studio dei processi comunitari. Nel contesto mediterraneo, le sue ricerche 
analizzano paesaggi agricoli in trasformazione, tensioni ambientali e innovazioni 
tecnologiche, con un’attenzione specifica ai processi di transizione ecologica. A 
questo filone di ricerca riferiscono gli articoli realizzati con Michele F. 
Fontefrancesco apparse su questa rivista. In ambito messicano, la ricerca ha 
analizzato come le comunità rurali abbiano affrontato la pandemia di Covid-19 
attraverso forme di autonomia politica, alimentare, medica e organizzativa. Di questo 
filone è significativa la monografia Il contagio della vita comune. Il México profundo 
e la pandemia (Unicopli, 2025). 
 
 
 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 120  

MATTIA IANNACONE ha conseguito la laurea triennale in Scienze politiche, 
Università di Padova, con una tesi intitolata “Criminalizzazione delle persone 
migranti nella frontiera sud. Razzismo istituzionale e pratiche di confinamento”. 
Attualmente è uno studente in corso di Antropologia culturale ed etnologia presso 
l’Università di Bologna. 
 
 
ANTONIO LUIGI PALMISANO ha lavorato come ricercatore e docente presso 
numerose Università italiane e straniere (Berlin, Leuven, Addis Abeba, Göttingen, 
Roma, Torino, Trieste) e svolto pluriennali ricerche sul terreno in Europa, Africa 
dell’Est e Asia Centrale. 

In Europa è stato incaricato dal 1990 al 1992 al progetto internazionale 
“Foundations of a New European Legal Order”, presso il Centre for the Study of the 
Foundations of Law, Katholieke Universiteit, Leuven. In Ethiopia, presso l’Università 
di Addis Ababa, si è occupato di ricercare sui processi politici di manipolazione delle 
reti sociali nei processi di soluzione dei conflitti, analizzando dal 1992 al 1997 il 
diritto consuetudinario tribale in relazione al diritto statuale federale. In Afghanistan, 
in qualità di Senior Advisor for Judicial Reform, ha lavorato con la Judicial Reform 
Commission dal 2002 al 2004. Insieme a questa e altre istituzioni internazionali 
(Kabul University, Unicef, Who) ha diretto ricerche estensive sulle forme alternative 
di soluzione dei conflitti e sulla struttura e organizzazione della giustizia informale in 
Asia. Ha condotto infine survey researches sulla relazione fra diritto consuetudinario, 
diritto informale, e diritto statuale in Ecuador, Paraguay, Guatemala, Argentina e 
Cuba, elaborando una analisi critica della relazione fra sistemi giuridici, ordine 
sociale e ordine dei mercati. Palmisano intende il fieldwork come stile di vita. 
 
 
AMELIO PEZZETTA è insegnante di Scuola Media in quiescenza. Studioso di storia 
locale e tradizioni popolari dei Comuni della Valle dell’Aventino (Prov. di Cheti, 
Abruzzo). È particolarmente interessato alla trascrizione di vecchie tradizioni 
abbandonate al fine di non farle dimenticare e allo studio di quelle attuali ponendo un 
particolare accento agli effetti che si producono con la loro immissione in rete. Ha 
collaborato e collabora tuttora con importanti riviste del settore tra cui: Aequa, 
L’Universo, Palaver, Rivista di Etnografia, Rivista Abruzzese e Valle del Sagittario. 
 
 
RAFFAELE SERRA è Professore Associato presso il Dipartimento di Scienze 
Mediche e Chiurgiche dell’Università Magna Graecia di Catanzaro. Le sue linee di 
ricerca sono focalizzate sui biomarcatori e sui determinanti sociali delle malattie 
vascolari, la medicina di genere, la sociolinguistica, l'antropologia medica e 
l’etnomedicina. 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 121  

 
 
MARIA COSTANZA TRENTO è dottoranda in Health Promotion and Cognitive 
Sciences presso l’Università degli Studi di Palermo. La sua ricerca esplora il disturbo 
da ansia sociale nei giovani adulti, con un focus specifico sul ruolo degli stili 
genitoriali e dei contesti educativi e culturali. Si è formata presso l’Ateneo di 
Palermo, dove ha conseguito con lode la laurea triennale in Educazione di Comunità 
e due lauree magistrali in Scienze Pedagogiche e in Psicologia Sociale, del Lavoro e 
delle Organizzazioni. È abilitata all’esercizio della professione di psicologa dal 2022. 
Un’esperienza di ricerca presso la Pädagogische Hochschule di Freiburg le ha 
permesso di esplorare modelli educativi integrati, con particolare attenzione alla 
dimensione del benessere nei contesti formativi e scolastici. 

Nel corso della sua attività ha condotto indagini etnografiche in Sicilia, 
dedicandosi all’analisi delle trasformazioni familiari e dei legami intergenerazionali. 
Su questi temi ha ottenuto una borsa di studio per una ricerca sul ruolo dei nonni nella 
società contemporanea. È stata cultrice della materia per le cattedre di Etnostoria e 
Antropologia dell’educazione, e fa attualmente parte del Neuroeducation Research 
Working Group dell’Università di Palermo. Ha preso parte a convegni nazionali e 
internazionali e pubblicato contributi in riviste e volumi accademici su temi legati 
all’educazione, al benessere e ai processi di trasformazione culturale. Il suo lavoro 
riflette un interesse costante per i modi in cui le pratiche educative, i processi di cura 
e le rappresentazioni del benessere si radicano nelle culture locali, intrecciando 
prospettive antropologiche, psicologiche e sociali.  
 
MARIA COSTANZA TRENTO is a PhD candidate in Health Promotion and 
Cognitive Sciences at the University of Palermo. Her research investigates social 
anxiety disorder in young adults, with particular attention to the influence of 
parenting styles and the surrounding educational and cultural contexts. She completed 
her academic training at the University of Palermo, graduating with honors with a 
Bachelor’s degree in Community Education, followed by two Master's degrees in 
Pedagogical Sciences and in Social, Work and Organizational Psychology. She 
qualified as a licensed psychologist in 2022. A research period at the Pädagogische 
Hochschule in Freiburg allowed her to explore integrated educational models, with a 
specific focus on well-being in learning and school environments. Her fieldwork 
includes ethnographic research in Sicily, where she examined transformations in 
family dynamics and intergenerational relationships. On these topics, she received a 
research grant for a project on the role of grandparents in contemporary society. She 
has served as a teaching assistant in Ethnohistory and Anthropology of Education and 
is currently a member of the Neuroeducation Research Working Group at the 
University of Palermo. 



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025 

 122  

She has presented her work at national and international conferences and 
published contributions in academic journals and edited volumes, focusing on 
education, well-being, and cultural transformation. Her work reflects a sustained 
interest in how educational practices, care processes, and representations of well-
being are embedded in local cultures, weaving together anthropological, 
psychological, and social perspectives. 
 
 
 
 
 


