


Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

Direttore responsabile
Antonio L. Palmisano

Comitato scientifico

Alberto Antoniotto, Vito Antonio Aresta, Ariane Catherine Baghai, Marco Bassi, Paolo Bellini,
Loredana Bellantonio, fBrigitta Benzing, Gianluca Bocchi, Davide Borrelli, Elena Bougleux, Patrick
Boumard, Andreas Brockmann, Jan Mauritius Broekman, Mauro Ceruti, Margherita Chang Ting Fa,
Domenico Coccopalmerio, Antonino Colajanni, Fabio de Nardis, Vincenzo Esposito, Luisa Faldini,
Michele Filippo Fontefrancesco, Guglielmo Forges Davanzati, Jorge Freitas Branco, Lia
Giancristofaro, Roberta [annone, Michel Kail, tLuigi Lombardi Satriani, Ulrich van Loyen, Ada
Manfreda, Sergio Estuardo Mendizabal Garcia, Jean-Pierre Olivier de Sardan, Paolo Pagani, Maria
Paola Pagnini, Leonardo Piasere, Dan Podjed, Ron Reminick, Gianluigi Rossi, Norbert Rouland,
Antonio Russo, Ryuju Satomi, Maurizio Scaini, Fabrizio Sciacca, Siseraw Dinku, Gaetano Stea,
Bernhard Streck, fFranco Trevisani, Giuseppe Vercelli, Han Vermeulen, Natascia Villani, Yoko
Kumada, Martin Zillinger

Comitato di redazione
Stefan Festini Cucco, Anna Lazzarini, Raffaclla Sabra Palmisano

Graphic designer
Italo Belamonte — copertina: © di Raffaella S. Palmisano, 2025

Web master
Gianluca Voglino

Direzione e redazione

Via della Geppa 4

34132 Trieste
prof.palmisano@gmail.com

Gli articoli pubblicati nella rivista sono sottoposti a una procedura di valutazione anonima. Gli articoli da
sottoporre alla rivista vanno spediti alla sede della redazione e saranno consegnati in lettura ai referees dei relativi
settori scientifico disciplinari.

Anno XV, n. 2 — Dicembre 2025
15 Dicembre 2025 — Trieste

ISSN: 2240-0192

Autorizzazione del Tribunale civile di Trieste N. 1235 del 10 marzo 2011
Editor

AR
Antropologi in Azione
Aia, Associazione Antropologi in Azione — Trieste-Lecce

DADA permette a terzi di scaricare le sue opere fino a che riconoscono il giusto credito citando la
fonte ma non possono cambiarle in alcun modo o utilizzarle commercialmente (CC BY-NC-ND).
La rivista e fruibile dal sito www.dadarivista.com gratuitamente.


mailto:antpalmisano@libero.it
http://www.dadarivista.com/

Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

The Review

Dada. Rivista di Antropologia post-globale is a digital periodical review. The access
is free on www.dadarivista.com

The review intends to focus on the issues of anthropology and contemporary
philosophy in order to face the classical and modern questions in the social, political
and cultural context of our post-global era in which the grands récits are hidden but
all the more present and operating.

Since we are convinced that the meaning of life coincides with intensive
research intended as a joyful experimentation, even in those fields in which any kind
of change and actually any kind of experimentation seem to be out of the question,
and, being more than ever aware that the heritage connected to the grands récits
should be removed from our discourses, the review selected the term Dada to indicate
a position of structural opening toward the choice of research methods and the use of
language in order to avoid the dogmatic of protocols. This long way has already been
undertaken by many scholars such as Paul Feyerabend for instance, and we warmly
invite you to join us and proceed with resolution and irony.

In this context, the contributions can be published in one of the languages of
the European Union, according to the wish of the authors, after reviewing by native-
speaking colleagues. Multilingual reading seems to be spreading in the academic
circles of the Continent and this partially allows avoiding translations in /ingua
franca and their inescapable limitations. The authors are free to adopt their own style
concerning footnotes and bibliographical references as far as they remain coherent
with their own criteria.

The review also has the scope to publish the contributions of young scholars
in order to introduce them to the national and international debate on the themes in
question.

The Editor
Antonio L. Palmisano



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

Editoriale

Questo ¢ il numero di Dicembre 2025 di Dada. Rivista di Antropologia post-globale.
Si tratta dell’edizione semestrale, contenente articoli su differenti temi.

Michele Filippo Fontefrancesco e Elena Fusar Poli analizzano 1 valori multipli
e spesso contrastanti che modellano il panorama agricolo, concentrandosi sul caso
delle Terres de I’Ebre, Portogallo. Loredana Bellantonio ¢ Maria Costanza Trento
esaminano le sfide contemporanee che i musei demo-etno-antropologici devono
affrontare per adattarsi a una societd in cambiamento. Amelio Pezzetta tratta
I’evoluzione storica del culto di San Nicola nella Valle dell’ Aventino, Chieti. Mattia
lannacone rileva e discute, a proposito della questione “patrimonio culturale”, i
processi culturali e politici che portano alla selezione di quale passato ricordare e
come ricordarlo. Davide Costa e Raffaele Serra indagano le dimensioni simboliche,
rituali e morali della medicina tradizionale praticata dagli Arbéreshé dell’Italia del
Sud. Emma Barontini analizza la produzione di nuovi codici culturali dovuti
all’incontro tra persone e oggetti, all’esempio della mostra Kyklos tenuta a Porto
Santo Stefano, Toscana.

In questa occasione comunico ai Colleghi interessati che, come da nostra
prassi, per il prossimo anno ¢ prevista la pubblicazione di alcuni numeri Speciali:

— The good and the evil (deadline: March 30, 2026),

— Anthropology and race (deadline: June 30, 2026),

— Research and communication in anthropology (deadline: September 30, 2026),
— Vittorio Lanternari’s thought revisited (deadline: December 30, 2026).

Gli autori sono invitati a segnalare alla Redazione il loro interesse nel

partecipare alla realizzazione di queste nuove avventure di studio e di ricerca.

11 Direttore
Antonio L. Palmisano



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

DADA

Rivista di Antropologia post-globale

Fondata e diretta da Antonio L. Palmisano

Numero 2 — Dicembre 2025

a cura di

Antonio L. Palmisano

Indice

Essays

Valori morali, pratiche agricole e costruzione di un paesaggio: la mappa etica
delle Terre dell’Ebro

Michele Filippo Fontefrancesco - Elena Fusar Poli p. 07

Interattivita e museologia critica: un nuovo modello per il Museo Pitreé

Loredana Bellantonio - Maria Costanza Trento p.- 29

Il culto di San Nicola di Bari nella valle dell’Aventino (Abruzzo): storia ed
evoluzione dal Medio Evo all’attualita

Amelio Pezzetta p. 47



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

Articles

Patrimonio e potere

Mattia [annacone p. 71

Thresholds of Healing: Good and Evil in the Moral Imaginary, Ritual Medicine,
and Symbolic Practice in Arbéreshé Traditions

Davide Costa - Raffaele Serra p. 85

Kyklos: il ritorno dell’antico
Multiculturalita tra arte, artigianato e archeologia

Emma Barontini p. 101

Autori

p. 117



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

Valori morali, pratiche agricole e costruzione di un
paesaggio: la mappa etica delle Terre dell’Ebro

Michele Filippo Fontefrancesco - Elena Fusar Poli

Moral Values, Agricultural Practices, and the Making of a Landscape: the Ethical Map of
Terres de ’Ebre

Abstract
This article explores the ethical complexity of contemporary agriculture through a case study in
charting the moral economies of the Ebro’s Farmers, Catalonia. Starting from the anthropological
premise that economic actions are always imbued with moral values, the essay opposes a reductionist
view of ‘good’ and ‘evil’ based solely on market calculations. Based on the results of ethnographic
research in the area of Terres de 1I’Ebre, the contribution constructs an “ethical map” that reveals the
multiple and often conflicting value systems that shape the agricultural landscape. The analysis reveals
a complex moral arena, articulated along different lines of tension: the dialectic between compliance
with European regulations and pragmatic disobedience; the oscillation between cooperation within
cooperatives in crisis and competitive fragmentation; the moral boundaries between community
inclusion and the exclusion of actors such as migrant workers; and the value conflicts between
generations, such as the contrast between an “orderly” field and one that favors biodiversity. The map
shows that what is considered ‘good’ or ‘right’ is positional and contextual, reflecting competing
“moral economies.” In conclusion, the article argues that ethical mapping is a crucial tool for
researchers and policy makers, as it allows for an understanding of the moral logics underlying
agricultural practices. This approach makes it possible to overcome top-down policies and to design
more just, effective and sustainable interventions, recognizing rural communities as complex moral
subjects.
Keywords: ethical map, moral economy, terres de I’Ebre, economic anthropology

Pratiche morali e mappe etiche

All’interno del paradigma dell’economia moderna di mercato, i concetti di ‘bene’ e
‘male’ sono spesso ridotti a un semplice calcolo dei risultati (Cohen, 2014): un’azione
¢ tipicamente considerata ‘buona’ se raggiunge con successo un obiettivo economico
predeterminato, come la massimizzazione del profitto o dell’efficienza, spesso con
un’enfasi sui guadagni a breve termine e una scarsa considerazione per le esternalita a
lungo periodo. Questa prospettiva, tuttavia, trascurando il ricco tessuto di valori



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

umani che sta alla base di ogni attivitd economica, comporta il rischio di monetizzare
dimensioni etiche e civiche riducendole a merci (Sandel, 2012), di ridurre la
valutazione etica a esiti aggregati di benessere e, non solo rischia di essere
concettualmente povera e normativamente inadeguata (Sen, 1987), ma ¢ a dir poco
impossibile separare nettamente ’analisi economica dai valori che la sostengono
(Sedlacek, 2011).

I1 contributo dell’antropologia ¢ stato cruciale nel dimostrare che 1’economia
non sia una sfera autonoma governata da proprie leggi universali, ma ¢ invece
profondamente radicata (embedded) nelle relazioni sociali e nei valori culturali
(Hann, Hart 2011). Lavori fondamentali, come [’analisi di Bronistaw Malinowski
(1922) sul circuito di scambio Kula, hanno rivelato che gli scambi economici
potevano essere finalizzati principalmente a rafforzare i legami sociali piuttosto che
ad accumulare ricchezza materiale. Allo stesso modo, il concetto di ‘Grande
Trasformazione’ di Karl Polanyi (1944) ha sostenuto che 1’economia di mercato
moderna fosse uno sviluppo unico e storicamente recente che ha pericolosamente
separato (disembedded) la vita economica dalla sua matrice sociale. L’incontro
antropologico con le etiche “degli altri” ha inoltre contribuito a mettere in discussione
I’'universalismo etico ed economico della razionalita produttiva occidentale,
mostrando come popolazioni differenti rispondano a cosmovisioni e logiche
differenti. Per esempio, Eduardo Grillo e Grimaldo Rengifo (2017) spiegano come
nella chakra andina non sia la massimizzazione del profitto e la minimizzazione delle
perdite la bussola che orienta 1’azione dei contadini, ma la cura reciproca tra umani,
piante, animali e persino parassiti nell’ambito di un’ecologia multispecie orientata
alla ricerca di armonia e bilanciamento degli opposti e degli eccessi.

La lente antropologica rivela che le azioni economiche sono sempre azioni
morali, intrise di una pluralita di valori che danno origine a concezioni diverse e
spesso contrastanti di ‘bene’ e ‘male’. A partire dalle celebri riflessioni sul ruolo
dell’etica protestante nello sviluppo del capitalismo di Max Weber (1904), alla piu
celebre storia del debito di David Graeber (2011), la disciplina ha mostrato come
concetti morali e religiosi di peccato e redenzione siano intrecciati con le relazioni
economiche. Partendo da queste premesse, il presente articolo intende illuminare
questa complessita etica attraverso un caso di studio incentrato sull’agricoltura nelle
Terre dell’Ebro. Piu di altri settori, I’agricoltura funge da potente ponte tra le
economie intime della comunita e le logiche impersonali del mercato (Gudeman,
2001, 2005). E un campo in cui le tensioni tra sistemi di valori concorrenti sono
particolarmente palpabili (e.g. Hann 1980, 1985). Come esplorato da studiosi come
James C. Scott (1976) nel suo lavoro sull’*“economia morale”, le societa contadine
operano spesso con un’etica basata sulla “sicurezza prima di tutto” (safety-first) che
privilegia la sussistenza e il benessere della comunita rispetto alla massimizzazione
del profitto, un sistema di valori che pud scontrarsi con gli imperativi statali o di
mercato. Allo stesso modo, la prospettiva storico-globale di Eric Wolf (1957, 1982) ci



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

ricorda che le pratiche agricole locali sono modellate da ampi e interconnessi processi
di potere e capitale, eppure gli attori locali negoziano continuamente queste forze
sulla base dei propri quadri morali. Esaminando le decisioni quotidiane, i conflitti e le
negoziazioni all’interno di questa arena agricola, 1’articolo si propone di mappare 1
molteplici paesaggi etici che coesistono, dimostrando che cio che ¢ ‘buono’ per un
attore — che si tratti di efficienza economica, sostenibilita ecologica o conservazione
della tradizione — pud essere visto diversamente da un altro, superando cosi una
comprensione monolitica della moralitd economica. Dunque, questo contributo,
sviluppandosi in continuita con 1 precedenti contributi pubblicati su Dada
(Fontefrancesco & Fusar Poli, 2024, 2025), si pone tale scopo discutendo la mappa
etica che si dipana attorno al vissuto quotidiano degli agricoltori del Delta dell’Ebro
come espressione di mappe etiche che esprimono tensioni culturali tra attori locali.

In queste pagine, si intende per mappa etica I’esito narrativo e posizionato
(Clifford & Marcus, 1986) di un processo di analisi (mappatura) di un contesto locale
volto a cogliere i sistemi di valori che animano una comunita ed il modo in cui essi
sono agiti e riverberano nel mondo tratteggiando quell’intreccio di linee e percorsi
che ¢ la realta sociale (Ingold, 2007).

In questa prospettiva, la “mappa etica” si configura come dispositivo non-
rappresentazionale (Thrift, 2007), volto a disvelare le forze sociali, morali e
simboliche che lo plasmano, fornendo al ricercatore una chiave interpretativa e un
supporto per azioni applicate di trasformazione socio-culturale.

La concettualizzazione qui proposta si inserisce in una tradizione
epistemologica piu ampia, che ha orientato I’antropologia tanto nella lettura dei
contesti locali, quanto, nello specifico, nell’interpretazione delle dinamiche proprie
dei sistemi agricoli. In primo luogo, sviluppare una mappa etica ¢ un esercizio
ermeneutico volto a identificare ed interpretare i sistemi simbolici e storici di una
comunita. In tal senso, si puo trovare eco dell’insegnamento di Clifford Geertz (1973,
1983), radicato nella tradizione boasiana propria dell’antropologia culturale
americana (e.g. Boas 1920), che ha visto nei contesti locali testi da decifrare,
attraverso un percorso interpretativo che parte dallo sguardo sul quotidiano per
comprendere ed estrinsecare i principi morali, etici e cosmologici che caratterizzano
una comunita. Piu recentemente, il dibattito antropologico internazionale si ¢
concentrato maggiormente sui temi di implicazione morale ed etica (Zigon 2007),
spostando il cannocchiale etnografico sull’intersezione tra pratiche quotidiane, agenti
forme politiche ed economiche che condizionano il vivere (Fassin 2008) e
nuovamente interrogando il rapporto tra agency e struttura nel definire le
caratteristiche dei sistemi valoriali (Robbins 2013). Nell’alveo di questa discussione,
voler mappare e tratteggiare mappe risponde ad una sensibilita che si ritrova, per
esempio, nell’opera di Jean-Pierre Olivier de Sardan (1995, 2015), che ha riletto la
pratica ermeneutica dell’etnografia in un esercizio volto a costruire mappe di
rappresentazioni incrociate capaci di rendere espliciti 1 diversi modi in cui gli attori



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

sociali definiscono sé stessi, gli altri, le situazioni in cui sono coinvolti, i bisogni, le
aspirazioni e i valori che li animano. Infatti, secondo lo studioso francese, il terreno
etnografico ¢ uno spazio strategico fatto di manovre, alleanze, silenzi e opposizioni e
una mappatura permette di chiarire meglio le relazioni, le asimmetrie e i conflitti, ma
anche le cooperazioni, gli scarti tra norme e comportamenti, i margini di manovra e le
resistenze. Questa lezione ¢ stata applicata a contesti agricoli, a partire dalla lezione
malinowskiana (Malinowski 1935). L antropologia ha, infatti, riconosciuto le pratiche
agricole come un punto d’accesso possibile e prezioso per comprendere 1’ordine
sociale e cosmologico di una comunita. Inoltre, come hanno dimostrato tanto Eric
Wolf (1957; 1982) in America Latina, quanto James Scott (1976) nel sud-est asiatico,
I’agricoltura ¢ un intreccio di micro e macrodinamiche di dominio e di resistenza, tale
da rappresentare una viva finestra attraverso cui indagare i regimi morali che
organizzano la vita quotidiana delle comunita. Piu in generale, I’antropologia ha
messo in evidenza come 1 territori rurali non siano semplicemente spazi produttivi,
ma arene complesse dove si intrecciano relazioni sociali, ecologiche, simboliche e
politiche: agricoltori, tecnici, braccianti, animali, semi, piante e infrastrutture formano
una rete eterogenea di soggettivita e agency, ognuna portatrice di bisogni, visioni,
memorie e pratiche. In questo contesto, 1’agire agricolo ¢ espressione di regimi di
valore (Graeber, 2001) condivisi e spesso tacitamente negoziati, che si esprimono
nelle estetiche ecologiche (Favole, 2024) che si incarnano nell’organizzazione
spaziale del paesaggio. Allo stesso tempo, le conoscenze dei singoli e delle comunita
sono attraversate da codici morali e razionalita politiche che sfuggono alla
formalizzazione istituzionale: un sapere incarnato, situato, che si manifesta nei gesti,
nei ritmi, nelle architetture del paesaggio (Scott 1976, 1985). Alla luce di questo ricco
dibattito, ¢ evidente che la realta agricola sia di per s¢ una dimensione densa,
polisemica e attraversata da epistemi in tensione, dove si confrontano modernita ed
ecologie plurali (Favole, 2024); un costrutto relazionale, storicamente situato e carico
di significati affettivi e simbolici (Cresswell, 2004). L’etnografia diventa pratica
privilegiata per affrontare questa complessita evidenziando gli addentellati morali ed
etici che ne sottendono le forme e le dinamiche.

In queste pagine si ¢ cosi approcciato la realta catalana, volendo dare contezza
delle molteplici dimensioni che strutturano questo mondo agricolo, attraverso una
mappatura che ha letto la mondanita del paesaggio rurale come arena di conflitto e
negoziazione (Olivier de Sardan, 1995), abitata da soggetti differenti, portatori di
bisogni, valori e pratiche a volte convergenti, altre volte in tensione o contraddizione,
volendo in questo modo mostrare come morale ed etica non siano concetti astratti, ma
pratiche concrete che prendono forma nei campi coltivati, nei mercati instabili, nelle
alleanze locali e nelle tensioni globali, cosi permettendo ad un ragionamento di
antropologia morale che parte delle cose del mondo e torna ad esse di diventare lente
per vedere in un territorio, come quello delle Terre dell’Ebro, non sono soltanto un
territorio in crisi, ma anche uno spazio di possibilita e futuro.

10



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

A tal fine, l’articolo presenta i lineamenti della ricerca e della sua
metodologia, quindi gli esiti della ricerca dipanando una mappa etica che esplora 1
confini fluidi tra locale e globale, le soggettivita che animano il territorio, i regimi di
valore che orientano 1’azione, i bisogni materiali e simbolici degli attori coinvolti, le
pratiche ibride che attraversano la quotidianita agricola e, infine, i vettori di forza che
danno forma a movimenti di conservazione, disobbedienza, cooperazione e conflitto.
Questi dati sono discussi negli ultimi paragrafi per dar contezza delle caratteristiche
della mappa emergente e del suo valore per i ricercatori.

In conclusione, quest’articolo! € uno degli esiti del progetto di ricerca europeo
SAFWA — Alternative Biopesticides for Safe Integrated Pest & Water Management
around the Mediterranean (CUP G77G23000070008), finanziato dal programma
PRIMA dell’Unione Europea.

La ricerca e il processo di mappatura

La ricerca qui presentata ¢ I’esito di un processo di costruzione di una base di
conoscenza volto a definire una mappa etica, un apparato non rappresentativo (Thrift,
2007) che non vuole limitarsi alla semplice descrizione spaziale ma ad attestare
esperienze, pratiche e relazioni vissute nel territorio valorizzando la dimensione
affettiva, performativa e soggettiva all’interno di una dimensione narrativa. Per 1 suoi
scopi, per tanto, si colloca in un piu ampio alveo di esperienze che hanno visto legare
la pratica etnografica a processi di mappatura. Guardando agli studi del mondo rurale,
si possono ricordare le esperienze dei Participatory Rural Appraisals in India
(Chambers, 1994), le counter-mapping in Indonesia (Peluso, 1995), le fuzzy cognitive
mapping in Turchia (Ozesmi & Ozesmi, 2004) e, piu recentemente, le pratiche di
food system mapping sviluppate in Kenya e Bolivia (Jacobi et al., 2019) ovvero i
Public Participation GIS in Finlandia (Kahila-Tani et al. 2019), volte a studiare le
relazioni strutturali tra gli attori del mondo agricolo e agevolare processi di
trasformazione dei contesti e capacitazione degli operatori (Tab. 1).

' 11 presente articolo & D’esito del lavoro congiunto dei due autori. Il disegno di ricerca ¢ stato
sviluppato da MFF. Il lavoro sul campo ¢ stato svolto da EFP sotto la supervisione di MFF. La ricerca
¢ stata autorizzata dal Comitato Etico dell’Universita degli Studi di Scienze Gastronomiche (verbale
6/2023 del 12 dicembre 2023). EFP ha sviluppato la prima bozza del presente articolo su indicazione
di MFF. MFF ha rielaborato ed integrato i materiali nella forma del presente articolo, revisionato da
EFP. La stesura dell’articolo finale cosi come dei suoi contenuti ¢ approvata da entrambi gli autori.

11



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

Tabella 1 Mappa come strumento operativo: esempi

Strumento/ Autori / Contesti di | Applicazioni operative

Approccio riferimento

Counter-mapping Peluso  (1995) — | Strumento politico ed economico di difesa dei diritti
Indonesia territoriali; usato per negoziare con istituzioni e

mercati globali.

Food system mapping

Jacobi et al. (2019) —
Kenya, Bolivia

Evidenzia attori, relazioni di potere, squilibri
strutturali; produce raccomandazioni operative per
strategie di sviluppo alimentare eque e sostenibili.

Fuzzy cognitive | Ozesmi & Ozesmi | Integra saperi locali e scientifici; genera scenari
mapping (2004) — Lago Tuzla, | “what-if” come supporto decisionale condiviso tra
Turchia comunita rurali e autorita pubbliche.
Participatory Rural | Chambers (1994) — | Mappatura agro-ecologica co-costruita con i
Appraisal (PRA) India contadini; orienta interventi concreti come selezione
delle colture e controllo delle fitopatie.
Public  Participation | Kahila-Tani et al. | Traduzione delle percezioni e priorita degli abitanti
GIS (PGIS) (2019) — Finlandia in mappe partecipative; facilita comunicazione e

legittimazione dei processi di pianificazione;
evidenzia per0 anche limiti di inclusivita e
rappresentazione.

La ricerca ¢ stata condotta tra il 2023 e il 2024 vedendo tre fasi distinte di
raccolta dati:
1. Revisione sistematica della letteratura internazionale sui pesticidi e sui driver
socio-culturali che ne orientano 1’'uso, da cui ¢ stato tratto un framework
interpretativo preliminare (Fusar Poli & Fontefrancesco, 2024)
2. Rilevazione attraverso questionario: 26 questionari brevi (somministrati face-
to-face da IRTA) a produttori con differenti colture, eta e ubicazione nelle Terre
dell’Ebro, selezionati secondo criteri di eterogeneita interna e prossimita ai centri
sperimentali (Fusar Poli et al., 2025).
3. Etnografia estesa e multilivello (Burawoy, 1998; Marcus, 1995) nel territorio
delle Terre dell’Ebro: due campagne di campo fra marzo e luglio 2024 hanno
prodotto 48 colloqui complessivi, di cui 22 interviste in profondita; le restanti
interviste semi-strutturate hanno coperto tecnici agronomi ed esperti locali (alcuni
esiti di questo lavoro sono stati presentati in questa rivista: si vedano Fontefrancesco
& Fusar Poli 2024, 2025).

I materiali raccolti in questo percorso (e.g. pubblicazioni, diari di campo,
audio, foto) sono stati codificati individuando nuclei tematici ricorrenti (e.g. valori,

12




Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

bisogni, pratiche, tensioni), poi messi in relazione mediante un approccio
interpretativo multilivello (Burawoy, 1998; Marcus, 1995) per permettere, da un lato,
una triangolazione tra gli esiti della revisione della letteratura (fase 1) e quelli della
rilevazione qualitativa (fase 2) e dell’indagine di terreno (fase 3) al fine di mitigare
gli eventuali pregiudizi o errori interpretativi legati ad una breve permanenza sul
terreno e di restituire un quadro dinamico delle relazioni che governano la resilienza
agricola delle Terre dell’Ebro. Il processo di analisi ¢ stato scandito attraverso un
processo che si ¢ articolato in cinque fasi distinte (Tab. 2) mirato a restituire una
narrazione capace di rendere la densita valoriale e affettiva del contesto analizzato

Tabella 2 Fasi di costruzione della mappa etica

Fase Tecniche/Strumenti Funzione nel processo

Raccolta dati Colloqui  semi-strutturati, | Individuare valori, bisogni, pratiche e tensioni
diari di campo, osservazione | ricorrenti.
partecipante.

Codifica Analisi tematica, codifica | Trasformare narrazioni e note etnografiche in
aperta e assiomatica. nuclei tematici comparabili.

Attestazione visuale | Fotografie dei paesaggi | Dare consistenza spaziale e simbolica alle
mostrati dagli interlocutori | relazioni.
per la loro estetica.

Narrazione Trascrizioni di interviste, | Restituire la densita etica e affettiva delle
estratti etnografici, storie di | mappe, non riducibili a soli dati visuali.
vita.

Sintesi finale Mappa etica come | Rendere visibili le forze sociali, morali e
costruzione processuale | simboliche che plasmano il paesaggio agricolo.
(linee, percorsi,
connessioni).

Le Terre dell’Ebro

Il presente studio si ¢ concentrato sulle Terre dell’Ebro, situate a sud della Catalogna.
Si tratta di una Riserva della Biosfera riconosciuta dall’UNESCO, caratterizzata da
un’ampia diversita di paesaggi che includono il litorale mediterraneo, le zone umide
del Parco Naturale del Delta dell’Ebro e i rilievi montuosi del Parco Naturale dei
Ports.

Il territorio ha una vocazione fortemente agricola, in cui la risicoltura
rappresenta la principale produzione, assieme alla produzione di agrumi, olivi, pesca
e acquacoltura (Fig. 1).

13




Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

Figura 1: Localizzazione del territorio della ricerca Terre
' ' dell’Ebro
Delta
dell’Ebro

Il paesaggio del presente e I’assetto socio-produttivo delle Terre dell’Ebro
sono il risultato di profonde trasformazioni occorse nell’ultimo secolo. L’intervento
antropico, in particolare la costruzione di dighe e bacini idrici lungo il corso del fiume
a partire dagli anni Sessanta (Fontefrancesco & Fusar Poli 2024), ha indotto una
drastica riduzione dell’apporto sedimentario, innescando processi di regressione
costiera e di salinizzazione dei suoli. Contestualmente, si € assistito a
un’intensificazione agricola favorita dall’implementazione di una capillare rete
irrigua. Tale specializzazione produttiva, pur avendo consolidato 1’economia locale,
ha generato significative esternalita ambientali, quali la perdita di habitat umidi e una
crescente vulnerabilita sistemica agli shock climatici ed ecologici, mettendo in
evidenza le intrinseche contraddizioni di un modello agricolo idrovoro e altamente
specializzato.

Questo territorio ¢ popolato da una molteplicita di attori. Tra questi figurano
agricoltori di piccola e media scala, cooperative, tecnici agronomi, enti di ricerca,
lavoratori migranti, attori istituzionali a vari livelli (dalla Generalitat de Catalunya
alla Commissione Europea) e investitori esterni. Ogni attore opera secondo
razionalita distinte, generando linee di tensione che attraversano 1’intera arena. Come
si ¢ illustrato in un precedente contributo (Fontefrancesco e Fusar Poli, 2025), queste
possono definirsi su assi diversi:

14



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

o Conservazione vs. Innovazione: lo scontro tra la difesa di pratiche considerate
tradizionali e I’adozione di nuove tecnologie o modelli produttivi.
o Logiche Ecologiche vs. Logiche di Mercato: la contrapposizione tra la

resilienza ecologica del territorio e le pressioni per la massimizzazione del
rendimento economico.

o Modelli Familiari vs. Agroindustria: la crescente penetrazione di capitali
esterni e logiche finanziarie trasforma la terra da bene comunitario a mero asset,
minacciando il modello di agricoltura familiare.

J Locale vs. Globale: le normative sovranazionali, come la strategia europea
“Farm to Fork”, vengono spesso percepite come direttive astratte e
decontestualizzate, generando frustrazione e strategie di resistenza o rielaborazione
da parte dei produttori locali.

Queste dinamiche sono ulteriormente complicate da sfide strutturali quali la
crisi del ricambio generazionale, I’invecchiamento della popolazione agricola, i
fenomeni di deagrarizzazione e i cambiamenti climatici, che pongono interrogativi
profondi sulla sostenibilita a lungo termine del settore.

In questo campo (Bourdieu 1979) si muovono gli attori, dando vita a
fenomeni di trasformazione dei saperi e profonda tensione rispetto a sistemi valoriali
che animano. In particolare, i protagonisti del mondo agricolo danno vita a
“modernita multiple” (Eisenstadt, 2000) in cui coesistono pratiche eterogenee di cui
questa mappa etica cerca di tracciare i contorni partendo dai protagonisti del mondo
rurale e dalle loro prospettive (Viveiros de Castro, 1998) sul mondo.

Tracciare la mappa

La mappa etica delle Terre dell’Ebro si dipana a partire dall’individuazione dei suoi
attori principali, gli agricoltori. E sicuramente una scelta arbitraria, laddove altri punti
di accesso al paesaggio possono essere scelti: dai prodotti (Tsing, 2015) alle
architetture (Stewart 1999). D’altra parte, un territorio non ¢ una semplice cornice
visiva, ma il risultato sedimentato delle pratiche, delle memorie e delle intenzioni di
chi lo abita e lo lavora. In tal senso Tim Ingold (2000) ha parlato di “storia
materializzata”, un registro durevole delle vite e delle opere delle generazioni che si
sono succedute, che gli agricoltori, attraverso il loro lavoro quotidiano, “iscrivono”
nel terreno, facendone luogo carico di significato. Come ricorda Eric Wolf, sono
I’esperienza diretta e il loro “sapere pratico” (Wolf, 1966) a costituire la trama
fondamentale su cui si innestano le visioni e gli interessi di tutti gli altri attori. Da qui
discende la scelta di partire proprio dai pagesos, dai contadini e dalle loro prospettive.

L’Istituto di Statistica della Catalogna (Idescat) rileva che nel 2024 il settore
primario impiegava circa 5.000-5.500 persone, corrispondenti al 7-8% della
popolazione locale. Questi lavoratori si distinguono per I’elevata etd anagrafica: 1’eta

15



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

media dei titolari di aziende ¢ di 62 anni e oltre il 40% supera i 65 anni. Ne emerge
un profilo in cui gli agricoltori anziani si configurano come attori centrali della
mappa, portatori di saperi storici e tecnici sedimentati nel tempo. I loro racconti
rievocano la gelata del 1957, le potature miracolose che salvarono gli ulivi e le cure
apprese osservando e controllando le piante per una vita intera. Il loro sapere pratico
— fatto di innesti, trappole artigianali e una complessa dinamica di fiducia e sfiducia
nei fitosanitari chimici, costruita tra le spinte modernizzatrici del franchismo e della
rivoluzione verde (Fontefrancesco & Fusar Poli, 2024) — funge oggi da pietra miliare
etica e tecnica per intere famiglie e aziende. Questo ruolo ¢ rafforzato dal
riconoscimento sociale della figura dei padri e dei nonni, raramente messo in
discussione dalle generazioni successive.

A fianco loro si trova la presenza giovanile minoritaria, spesso divisa tra il
desiderio di innovare in senso ecologico e le barriere economiche che ostacolano
I’abbandono di metodi chimici, percepiti come piu sicuri e redditizi. Molti giovani,
specialmente gli under-40 che beneficiano di contributi pubblici, sperimentano
tecniche biologiche e naturali su piccole parcelle o si dedicano a produzioni di
nicchia, denunciando pero la mancanza di mercati dedicati e la scarsa valorizzazione
del loro lavoro, profilando un primo fronte di conflitto e tensione che solca la mappa
in chiave di contrapposizione generazionale.

Giovani e piu anziani pagesos, non sono le uniche voci e prospettive che il
territorio esprime. Marginalizzate, infatti, si trovano le esperienze e le vite dei
lavoratori stagionali provenienti da Nord Africa, India, Pakistan e Bangladesh. Sono
presenze indispensabili per la raccolta, ma socialmente neglette. Se da un lato la loro
manodopera garantisce la continuita delle produzioni, dall’altro le condizioni
contrattuali precarie li rendono invisibili e facilmente sostituibili. Molti imprenditori
locali lamentano una “de-professionalizzazione” del settore, mentre raramente
riconoscono le competenze pratiche di questi lavoratori. Esistono eccezioni, con
contratti piu equi e percorsi di integrazione, ma la tensione tra dipendenza economica
ed esclusione sociale rimane una linea di frattura centrale.

All’opposto dello spettro del riconoscimento sociale, il mondo rurale
dell’Ebro vede la presenza degli agronomi. Essi agiscono come mediatori tra sapere
scientifico ed esigenze contadine. Il loro parere ¢ spesso decisivo nelle scelte
produttive, ma essi stessi si trovano a navigare tra una normativa europea sempre piu
restrittiva, la scarsita di principi attivi autorizzati e le aspettative degli agricoltori. Che
operino come consulenti indipendenti o all’interno di cooperative, devono
costantemente bilanciare logiche di mercato, sostenibilita ecologica e pragmatismo
quotidiano, diventando figure cruciali ma anche vulnerabili.

Dal punto di vista dei soggetti giuridici che caratterizzano 1’economia locale,
le aziende agricole a conduzione familiare rappresentano la spina dorsale
dell’agricoltura del territorio, incarnando un modello che intreccia produzione
agricola, identita culturale e gestione del territorio. Il loro ruolo va ben oltre la

16



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

semplice coltivazione, configurandosi come un presidio fondamentale per la stabilita
ecologica e sociale della regione. Sono per lo piu di piccola estensione, con 10-20
ettari di coltivo. Se questa frammentazione da un punto di vista economico limita le
possibilita di rafforzare direttamente le loro performance produttive, essa ¢ altresi la
garanzia di una gestione capillare del territorio, che mantiene attivi canali, argini e
risaie.

Anche per far fronte ai problemi di carattere economico delle imprese, sul
territorio si sono diffuse le cooperative agricole che dagli inizi del XX secolo
(Garrido Herrero, 2003) rappresentano una delle principali forme di aggregazione
imprenditoriale. Storicamente un pilastro di mutuo sostegno, oggi esse attraversano
una fase di crisi. L’eta avanzata dei soci e la difficolta nel ricambio generazionale ne
limitano la capacita di innovazione, mentre i tentativi di introdurre linee biologiche
creano spesso tensioni interne. Nonostante cid, rimangono un nodo fondamentale per
1 piccoli produttori, offrendo protezione contro il potere dei grandi grossisti. Ogni
assemblea diventa un’arena di negoziazione tra giovani innovatori e soci anziani,
ridisegnando continuamente i confini della comunita.

D’altro canto, soprattutto negli ultimi decenni, il paesaggio imprenditoriale
locale ha visto la sempre maggiore presenza di imprese agroindustriali e investitori
privati esterni alla storia profonda del territorio e che vi si avvicinano secondo una
logica puramente finanziaria. L’acquisto di terreni come asset speculativi o la loro
conversione turistica esercitano una forte pressione sui piccoli produttori.

Oltre al ruolo delle imprese, lo sviluppo agricolo si lega all’opera delle
istituzioni. Dal governo catalano all’Unione Europea, sono percepite come attori
potenti ma distanti. Le politiche comunitarie (PAC) sono vissute in modo
ambivalente: 1 sussidi sono vitali, ma le restrizioni sui fitofarmaci e la burocrazia
sono viste come punitive. Molti denunciano una “partita truccata”, in cui 1I’Europa
impone regole severe ai produttori locali senza controllare con lo stesso rigore le
importazioni extra-comunitarie. Tuttavia, i progetti sperimentali che uniscono centri
di ricerca e agricoltori mostrano che la relazione con le istituzioni pud anche
trasformarsi in una risorsa per 1’innovazione.

Se I’analisi dei diversi attori che operano nelle Terre dell’Ebro permette di
delineare il campo e suggerisce quali possano essere alcune delle principali tensioni
che lo attraversano, ¢ attraverso lo studio di quelli che Bronistaw Malinowski defini
gli “imponderabilia della vita reale” (1922), ovvero i gesti minuti, le scelte quotidiane
e le pratiche materiali, che la mappa etica si compone. Il paesaggio agricolo, cosi
come il singolo appezzamento di terra, non ¢ solo un’arena di interessi contrapposti,
ma un testo che prende forma nelle azioni piu ordinarie dando contezza dei regimi di
valore (Graeber, 2001), delle conoscenze e delle agency locali.

Ed ¢ proprio in questa trama minuta di pratiche, dal gesto lento dell’anziano
che spruzza l’oliveto o la scelta del giovane di portare avanti le coltivazioni di
famiglia, che prende corpo l'amor a la tierra (Escalera-Reyes, 2013; 2020),

17



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

sentimento affettivo che spinge a restare malgrado crisi e spopolamento e prendersi
cura della storia familiare, del territorio e della propria dignita di lavoratore. Questo
amore, tuttavia, pud avere manifestazioni molto differenti, connesse a sistemi
valoriali che si aggrumano attorno al concetto di sostenibilita che possono aver
traiettorie confliggenti. “Un terreno ordinato ¢ prova della virtu del suo proprietario”,
sostengono diversi produttori storici: I’assenza di erba attorno ai tronchi comunica
disciplina, laboriosita e rispetto, soprattutto per le generazioni piu anziane. Per molti
giovani, al contrario, il manto erboso ¢ invece segno di biodiversita e innovazione; ne
deriva un conflitto simbolico in cui la stessa zolla d’erba puod valere come indizio di
pigrizia o di sostenibilita. Cosi, le scelte che regolano 1’adozione di pesticidi chimici,
biopesticidi industriali, biopesticidi autoprodotti, trappole alimentari o ferormoniche e
un’ampia gamma di altri rimedi per la protezione del raccolto rispondono
paradossalmente in maniere differenti seppure mossi dalla stessa motivazione di
responsabilita nei confronti delle proprie piante, della necessita di ridurre i costi e di
distinguersi sul mercato. Questi obiettivi entrano spesso in frizione tra di loro: ordine
contro biodiversita, efficienza contro cura, autonomia contro regolazione esterna.
Cosi, stagione dopo stagione, le soggettivita negoziano etiche e prassi dando forma al
paesaggio in un mosaico rurale in rapida trasformazione e in relazione con i bisogni
materiali e simbolici di ciascun attore alimentando tensioni ma anche aperture a
nuove soluzioni.

Queste aperture seguono una diversa logica rispetto a quello dell’amor a la
tierra. In un contesto di imprenditoria familiare, infatti, le scelte sono prese
confrontandosi sul piano della ricerca della sicurezza per sé e la propria famiglia e del
proprio terreno; una sicurezza che in prima battuta ¢ sempre economica nei racconti
degli informatori. Per garantire i bilanci, i pagesos sono spinti a trasformare le loro
pratiche, propendendo perd per mantenere le sicurezze offerte da strumenti
agronomici efficaci e comprensibili e, quando questi scarseggiano, ricorrono a forme
di diversificazione multifunzionale (turismo rurale, servizi agricoli, artigianato) che
garantiscano un secondo reddito senza snaturare 1’identita contadina. L’incertezza
economica ¢ addotta come primo motivo frenante il ricambio generazionale. A essa si
affiancano necessita spesso irrisolte dei piu giovani, tra cui le difficolta nell’accesso
al credito e le convenzioni lavorative percepite come molto impegnative e
totalizzanti, che scoraggiano 1’innovazione biologica o rigenerativa. Molti chiedono
percorsi formativi dedicati, mentorship e spazi decisionali nelle cooperative per non
“ereditare soltanto debiti e vincoli”. I tecnici agronomi, dal canto loro, chiedono
frequentemente una maggior chiarezza normativa e la garanzia di accesso a principi
attivi adeguati a far fronte ai parassiti che minacciano i raccolti. I tecnici invocano
anche un dialogo piu stretto con la ricerca pubblica per testare biopesticidi ed altri
rimedi fitosanitari realmente spendibili sul campo in un contesto spesso limitato
dall’azione e dalle ambizioni dei commercianti e grossisti, che ricercano
principalmente margini di profitto, spazi di mercato, fidelizzazione ed esclusivita da

18



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

parte del cliente disegnando un quadro in cui le rispettive aspettative di successo e
modernita (Ferguson, 1999) diventano elementi di frizione nel sistema. Agli occhi
degli intervistati, le istituzioni pubbliche si mostrano insensibili a tali dinamiche,
limitandosi a perseguire standard produttivi e commerciali pensati per assicurare la
tutela del consumatore finale e il rispetto di regolazioni sanitarie € ambientali sempre
piu rigorose.

La mappa che emerge ¢ quella in cui le istanze e gli orientamenti etici
raramente coincidono: la richiesta di stabilita dei prezzi dei contadini si scontra con
I’esigenza di flessibilita dei trader; la necessita dei tecnici di nuovi fitofarmaci cozza
con |’obiettivo istituzionale di ridurne 1’uso; il desiderio dei giovani di innovare
incontra la prudenza degli anziani. Tuttavia, proprio dove i bisogni si sovrappongono
— ad esempio nella ricerca di filiere piu trasparenti o di modelli di certificazione che
premino la qualita locale — si aprono spazi di potenziale trasformazione capaci di
ridefinire I’arena agricola, traducendosi in pratiche molteplici e plurali, irriducibili a
opposizioni binarie di bene e male, giusto e sbagliato.

Infatti, la pratica agricola si configura molto pit complessa dell’opposizione
tra agricoltura convenzionale e agricoltura biologica. Si tratta infatti di un continuum
che va dall’uso di fitosanitari di sintesi alla sperimentazione di alternative di diversa
provenienza, mostrando come ogni scelta tecnica sia, al tempo stesso, un gesto
economico, estetico e politico. Molti coltivatori e tecnici continuano a utilizzare
prodotti chimici convenzionali, pur lamentando il progressivo ritiro dei principi attivi
e la necessita di “fare il contrario di cio che insegnano all’universita”, con il rischio di
sviluppare resistenze parassitarie o incorrere in sanzioni. Accanto a questa linea
conservatrice, si afferma un pluralismo di soluzioni ecologiche: dai biopesticidi a
base di Neem, Bacillus o Beauveria disponibili nei negozi specializzati, alle miscele
autoprodotte pensate per ridurre la dipendenza dal mercato, fino alle trappole
alimentari e feromoniche, sia industriali sia artigianali.

Infine, un ulteriore piano su cui si sviluppa la mappa ¢ quello della
valorizzazione, intesa come il desiderio di preservare e promuovere i patrimoni
bioculturali locali. Di fronte a questo obiettivo, I’imperativo economico sembra
essere in qualche modo frenato. Un esempio emblematico ¢ la relazione con gli ulivi,
specialmente se millenari, della varieta Farga, considerata la piu antica e tipica delle
Terre dell’Ebro. Questi ulivi diventano risorsa identitaria e leva turistica perché
assumono un ruolo particolare nel paesaggio locale e nell’immaginario della regione,
diventando oggetto per la narrazione ed il confronto con il mondo extra-locale,
diventando meta di visite guidate, nonché della creazione di un prodotto distinto da
quello di massa e protetto da marchi di qualitd e origine capaci nuovamente di
raccontare e tramandare storie, leggende e narrazioni identitarie di generazione in
generazione. D’altro canto, anche questa tensione non ¢ unidirezionale e pienamente
condivisa dagli attori locali. Infatti, in taluni casi, i produttori d’olio sostituiscono le
piante considerate obsolete con impianti intensivi e piu redditizi, laddove le strategie

19



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

creative di accesso alle sovvenzioni si concretizzano nell’attivazione di micro-
progetti: restaurare un muretto a secco o piantare fiori lungo il confine del campo ¢
talvolta piu premiato che curare gli alberi secolari, anche se tali strategie suscitano
critiche e dibattiti sull’equita dei criteri di valore. Infine, la diversificazione
produttiva, affianca la produzione primaria, generando redditi aggiuntivi e
ridefinendo I’identita contadina in senso pluri-attivo.

Leggere la mappa

La mappa etica delle Terre dell’Ebro, una volta dispiegata, si rivela molto piu di una
semplice cartografia di attori e interessi: ¢ la trama di un paesaggio morale scritto con
1 gesti quotidiani del lavoro agricolo. Lungi dal restituire una visione del mondo
dicotomica, in cui si distinguono chiaramente il bene e il male, essa ci offre un
aggregato complesso di forze e di linee che traducono sul campo i concetti teorici
discussi in apertura. La mappa diventa cosi la prova tangibile di come le azioni
economiche siano, in realtd, profonde azioni morali, dove ogni scelta tecnica ¢ al
contempo un posizionamento etico. Le tensioni che la attraversano non sono semplici
divergenze operative, ma espressione di ‘“economie morali” in conflitto, come
teorizzato da James C. Scott (1976), in cui diverse concezioni di giustizia, sicurezza e
benessere si scontrano, dando forma al suolo, alle piante e alle relazioni umane.
L’analisi di queste forze rivela dinamiche ricorrenti, veri e propri vettori che
orientano la vita nell’arena agricola.

La prima grande linea di tensione si manifesta nella polarita tra conformita e
disobbedienza. Questa non ¢ una semplice scelta tra legalita e illegalita, ma un
profondo dilemma morale che ogni agricoltore affronta. Da un lato, troviamo 1’etica
della conformita, spesso incarnata dagli agricoltori piu anziani e dai soci storici delle
cooperative. Per loro, allinearsi alle stringenti regole della Politica Agricola Comune
o alle decisioni della maggioranza non ¢ un atto di sottomissione passiva. Al
contrario, ¢ 1’espressione di un’etica basata sulla “sicurezza prima di tutto” (safety-
first): 1 sussidi sono vitali per la sopravvivenza di aziende familiari frammentate e la
coesione della cooperativa ¢ vista come ['ultimo baluardo contro il potere
schiacciante dei grandi grossisti. Rispettare le norme, anche quando percepite come
punitive o decontestualizzate, diventa un atto morale volto a preservare la stabilita
economica e 1’unita della comunita. Sul versante opposto si colloca un’articolata etica
della disobbedienza. Un giovane agricoltore che sperimenta miscele autoprodotte o
che costruisce trappole artigianali per i parassiti non sta semplicemente cercando di
tagliare 1 costi. Sta mettendo in atto quelle che Scott definirebbe le “armi dei deboli”:
forme di resistenza quotidiana che rivendicano autonomia e sapere pratico di fronte a
una burocrazia impersonale. In queste azioni si esercita 1’agency degli attori locali, 1
quali, sentendosi intrappolati in una “partita truccata” dall’Unione Europea,

20



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

rinegoziano 1 margini del possibile, trasformando un gesto tecnico in una
dichiarazione d’indipendenza.

La seconda dinamica fondamentale ¢ 1’oscillazione continua tra cooperazione
e frammentazione. Le cooperative agricole, nate come pilastri di un’economia
profondamente radicata (embedded) nel tessuto sociale locale, oggi vivono una
profonda crisi. Come notava Mark Granovetter (1985), le relazioni economiche non
sono mai transazioni astratte, ma sono immerse in reti di fiducia e interdipendenza.
Oggi, queste reti sono sotto stress. L’invecchiamento dei soci, la pressione costante
sui prezzi imposta dai mercati globali e la comparazione ossessiva dei rendimenti
come metro del valore di un agricoltore stanno erodendo i legami solidaristici,
spingendo verso una frammentazione competitiva. Eppure, mentre questa forma
storica di embeddedness si logora, se ne creano di nuove. Emergono micro-alleanze
informali, spesso facilitate dalla tecnologia: giovani innovatori che si scambiano dati
sugli esperimenti con i biopesticidi tramite gruppi di messaggistica o agricoltori che
collaborano direttamente con i centri di ricerca per testare nuove soluzioni.
L’economia non si sta completamente “separando” (disembedding) dalla sua matrice
sociale, come temeva Polanyi; piuttosto, si sta “ri-radicando” (re-embedding) in
nuove configurazioni, piu agili e selettive, dimostrando la perenne necessita di
fondare 1’azione economica su legami di fiducia.

Infine, la mappa ¢ attraversata dai confini morali dell’inclusione e
dell’esclusione, che definiscono chi appartiene alla comunita e chi ne ¢ estraneo. In
senso prospettivista, come insegna Viveiros de Castro (1998), ogni attore traccia una
propria mappa etica, costruendo un mondo con un “dentro” e un “fuori” ben definiti.
Il “dentro” coincide con un “noi” che include le famiglie radicate sul territorio, le
imprese agricole locali, le varieta autoctone come gli ulivi millenari della Farga e
persino i parassiti storici, parte integrante del paesaggio. Il “fuori” ¢ un contenitore
eterogeneo e spesso minaccioso: i produttori agricoli d’oltremare, 1 grossi investitori
che vedono la terra solo come un asset finanziario, le istituzioni europee percepite
come distanti, e 1 parassiti esogeni arrivati con i commerci globali. I lavoratori
migranti occupano uno spazio ambiguo e doloroso in questa mappa: economicamente
indispensabili per la sopravvivenza del sistema, ma socialmente esclusi e mantenuti ai
margini del “noi”.

La divisione morale si manifesta in modo potente nell’estetica del paesaggio.
Nella prospettiva di un agricoltore anziano, il terreno ripulito dalle erbacce ¢ il segno
tangibile della dedizione e del rispetto verso la terra, una dimostrazione di disciplina
che affonda le radici in una lunga tradizione di lavoro agricolo. Per i giovani che si
avvicinano all’agricoltura rigenerativa, invece, quello stesso tappeto di erbe
spontanee non ¢ indice di trascuratezza, ma una risorsa preziosa: testimonia la vitalita
del suolo, la presenza di biodiversita e la possibilita di sperimentare forme di
coltivazione innovative. Non stanno semplicemente esprimendo opinioni diverse:

21



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

stanno abitando mondi diversi, dove la stessa zolla di terra assume significati etici
opposti.

Queste traiettorie morali non restano parallele, ma si intrecciano generando
effetti imprevisti e dinamici. Lo scetticismo verso I’UE alimenta movimenti localisti
che riscoprono il valore patrimoniale degli ulivi secolari; 1’autoproduzione di
fitofarmaci, nata come disobbedienza, diventa un sapere condiviso che crea nuove reti
di cooperazione. E in questa “giostra prospettica”, in questa continua rinegoziazione
tra norme e bisogni, tradizione e futuro, che si esercita la forza trasformativa degli
agricoltori delle Terre dell’Ebro. Comprendere questa densa trama ha un’utilita
applicata cruciale. Per i decisori politici, questa mappa ¢ uno strumento per capire
perché le politiche universali falliscono, offrendo la possibilita di disegnare interventi
piu giusti e contestualizzati. Per i tecnici e gli attori dello sviluppo, ¢ una guida per
navigare i conflitti e identificare alleanze, promuovendo innovazioni che siano
socialmente ed ecologicamente sostenibili. Per la comunita stessa, infine, la mappa
puo funzionare come uno specchio, uno strumento di dialogo per superare le fratture
e immaginare collettivamente un futuro possibile. Non ¢ un tracciato definitivo, ma
un invito a riconoscere, nel piu piccolo gesto agricolo, la possibilita di un’altra
agricoltura.

Il valore di una mappa

La mappatura etica ed etnografica delle Terre dell’Ebro ha messo in luce un’arena
agricola che si rivela essere molto piu di uno spazio produttivo: ¢ un campo morale
denso, attraversato da soggettivita ibride, valori concorrenti € una costante capacita di
adattamento creativo. Il paesaggio rurale ebrense non ¢ uno spazio unitario, ma una
trama fitta di relazioni in cui le grandi questioni teoriche, poste in apertura del saggio,
trovano una vivida incarnazione. L’analisi sul campo ha confermato in modo
inequivocabile la premessa fondamentale: 1’economia locale non ¢ affatto “separata”
(disembedded) dalla sua matrice sociale, come nella critica di Polanyi, ma
profondamente radicata (embedded) in essa. Questa si manifesta attraverso le tensioni
che definiscono la mappa stessa, dimostrando che ogni azione economica ¢,
intrinsecamente, un’azione morale.

Le forze osservate — la dialettica tra conformita normativa e disobbedienza
pragmatica, I’oscillazione tra cooperazione solidale e frammentazione competitiva, e 1
confini morali tra inclusione rivendicata ed esclusione sistemica — non sono altro che
la manifestazione empirica di “economie morali” in conflitto, come teorizzato da
James C. Scott (1976). L’anziano agricoltore che si adegua alle norme PAC per un
senso di responsabilita comunitaria e il giovane che autoproduce biopesticidi come
atto di resistenza, non stanno compiendo semplici scelte tecniche, ma stanno agendo
secondo logiche morali distinte. Stanno mettendo in campo le “armi dei deboli”,

22



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

negoziando la propria agency all’interno di strutture di potere piu ampie. Allo stesso
modo, le reti di fiducia che si creano e si disfano, erodendo le cooperative storiche ma
dando vita a nuove micro-alleanze, dimostrano come |’embeddedness non sia una
condizione statica, ma un processo dinamico e continuo.

In questo quadro, la giostra prospettica emerge non solo come una metafora
della precarieta, ma come il concetto operativo chiave per comprendere la realta
dell’Ebro. Ogni attore occupa una posizione mutevole da cui osserva e agisce il
mondo secondo una propria mappa etica. La stessa zolla d’erba puo essere, da diverse
prospettive, un segno di pigrizia o di innovazione; la stessa norma europea, un
legaccio o una transizione ecologica necessaria. La mappa etica, quindi, non ci
restituisce una verita oggettiva, ma ci invita a cogliere la pluralita di questi mondi,
come suggerito da Viveiros de Castro (1998), e la loro costante interazione.

I1 contributo di questo pezzo, ¢ il valore del suo approccio, risiede proprio qui.
Per altri ricercatori o operatori interessati allo sviluppo rurale, intraprendere
un’analisi simile significa superare il fallimento delle politiche “top-down”, che
spesso si scontrano con una “resistenza” locale incompresa. Questo studio dimostra
che cio che appare come resistenza ¢ spesso un’azione radicata in una logica morale
coerente. Un’indagine quantitativa potrebbe registrare dati, ma solo 1’etnografia puo
svelare il “perché” dietro le azioni, il significato che gli attori attribuiscono alle
proprie scelte. Comprendere questo “perché” permette di progettare interventi piu
efficaci e resilienti, capaci di dialogare con i sistemi di valore locali invece di imporsi
su di essi. Rifiutare di trattare le comunita rurali come semplici destinatari di
politiche, e riconoscerle invece come soggetti morali complessi, non ¢ un lusso
accademico, ma una necessita strategica per chiunque voglia promuovere uno
sviluppo che sia davvero sostenibile, giusto ed equo. La mappa etica, lungi dall’essere
un tracciato definitivo, diventa cosi un invito a restare in ascolto e a riconoscere, nel
gesto agricolo piu piccolo, la possibilita di un’altra agricoltura, capace di pensare il
futuro a partire dai margini.

23



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

Bibliografia

Boas, F. (1920). The methods of ethnology. American Anthropologist, 22(4), 311-
321. https://doi.org/10.1525/aa.1920.22.4.02a00010

Bourdieu, P. (1984). Distinction: A social critique of the judgement of taste (R. Nice,
Trans.). Harvard University Press. (Opera originale pubblicata 1979)

Bourdieu, P. (2004). Science of science and reflexivity (R. Nice, Trans.). Polity Press.
(Opera originale pubblicata 2001)

Bourdieu, P. (2005). The social structures of the economy (C. Turner, Trans.). Polity
Press. (Opera originale pubblicata 2000)

Burawoy, M. (1998). The extended case method. Sociological Theory, 16(1), 4-33.
https://doi.org/10.1111/0735-2751.00040

Chambers, R. (1994). The origins and practice of participatory rural appraisal. World
Development, 22(7), 953-969. https://doi.org/10.1016/0305-750X(94)90141-4
Clifford, J., & Marcus, G. E. (Eds.). (1986). Writing culture: The poetics and politics
of ethnography. Berkeley: University of California Press.

Cohen, D. (2014). Homo Economicus: the (lost) prophet of modern times. Polity
Press.

Cresswell, T. (2004). Place: A short introduction. Blackwell.

Eisenstadt, S. N. (2000). Multiple modernities. Daedalus, 129(1), 1-29.
https://www.jstor.org/stable/20027613

Escalera-Reyes, J. (2013). Amor a la tierra. Identidades colectivas y resiliencia de los
socioecosistemas. In E. Ruiz Ballesteros & J. L. Solana Ruiz (Eds.), Complejidad y
ciencias sociales (pp. 333—-376). Universidad de Huelva.

Escalera-Reyes, J. (2020). Place attachment, feeling of belonging and collective
identity in socio-ecological systems: Study case of Pegalajar (Andalusia-Spain).
Sustainability, 12(8), 3388. https://doi.org/10.3390/su12083388

Fassin, D. (2008). Beyond good and evil? Questioning the anthropological discomfort
with morals. Anthropological Theory, 8(4), 333-344. https://doi.org/10.1177/
1463499608096642

Favole, A. (2024). Antropologia del paesaggio: Corpi, segni e poteri della natura.
Raffaello Cortina.

Ferguson, J. (1999). Expectations of modernity: Myths and meanings of urban life on
the Zambian Copperbelt. University of California Press.

Fontefrancesco, M. F. & Fusar Poli, E., (2024). Dipanare un paesaggio tossico. Il
caso studio del paesaggio d’acqua del Delta dell’Ebro. Dada, 14(2), 7-34.
Fontefrancesco, M. F. & Fusar Poli, E., (2025). Mappe etiche e pratiche
agronomiche: Un’indagine etnografica su paesaggi agricoli, agency e tensioni
culturali nel mondo rurale catalano. DADA, 1(1), 7-30.

Fusar Poli, E., Campos, J. M., Martinez Ferrer, M. T., Rahmouni, R., Rouis, S.,
Yurtkuran, Z., & Fontefrancesco, M. F. (2025). The difficult decision of using

24


https://www.jstor.org/stable/20027613
https://doi.org/10.1177/

Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

biopesticides: A comparative case-study analysis concerning the adoption of
biopesticides in the Mediterranean region.  Agriculture, 15(6), 640.
https://doi.org/10.3390/agriculture1 5060640

Garrido Herrero, S. (Ed.). (2003). Cooperativismo y economia social: perspectiva
historica [Nimero monografico]. CIRIEC-Espana, Revista de Economia Publica,
Social y Cooperativa, (44), 5-6.

Geertz, C. (1973). The interpretation of cultures. New Y ork: Basic Books.

Geertz, C. (1983). Local knowledge: Further essays in interpretive anthropology.
Basic Books.

Graeber, D. (2001). Toward an anthropological theory of value: The false coin of our
own dreams. Palgrave.

Graeber, D. (2011). Debt: The First 5,000 Years. Melville House.

Granovetter, M. (1985). Economic action and social structure: The problem of
embeddedness.  American  Journal  of  Sociology, 91(3), 481-510.
https://doi.org/10.1086/228311

Grillo, E., & Rengifo, G. (2017). Recuperar el cariiio. Ciudad de México, México: El
Rebozo.

Gudeman, S. (2001). The anthropology of economy: Community, market, and culture.
Malden, MA; Oxford, UK: Blackwell Publishers

Gudeman, S. F. (2005). Community and economy: economy’s base. In J. Carrier
(Ed.), A Handbook of Economic Anthropology. Edward Eldar.

Hann, C. (1980). Tazlar: A Village in Hungary. Cambridge University Press.

Hann, C. (1985). A Village without Solidarity: Polish Peasants in Years of Crisis.
Yale University Press.

Hann, C. M., & Hart, K. (2011). Economic anthropology: History, ethnography,
critique. Cambridge, UK: Polity Press

Ingold, T. (2000). The perception of the environment: Essays on livelihood, dwelling
and skill. Routledge. https://doi.org/10.4324/9780203466025

Ingold, T. (2007). Lines: A brief history. London: Routledge.

Kahila-Tani, M., Kyttd, M., & Geertman, S. (2019). Does mapping improve public
participation? Exploring the pros and cons of using public participation GIS in urban
planning  practices. = Landscape and Urban  Planning, 186, 45-55.
https://doi.org/10.1016/j.landurbplan.2019.02.019

Jacobi J., Wambugu G., Ngutu M., AugstburgerH., Mwangi V., Llanque Zonta A.,
Otieno S., Kiteme B.P., Delgado Burgoa J.M.F., Rist S. (2019). Mapping food
systems: A participatory research tool tested in Kenya and Bolivia. Mountain
Research and Development, 39(1), RI1-R11. https://doi.org/10.1659/MRD-
JOURNAL-D-18-00024.1

Malinowski, B. (1922). Argonauts of the Western Pacific: An Account of Native
Enterprise and Adventure in the Archipelagoes of Melanesian New Guinea.
Routledge & Kegan Paul.

25


https://doi.org/10.3390/agriculture15060640

Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

Malinowski, B. (1935). Coral gardens and their magic (Vols. 1-2). London: Allen &
Unwin.

Marcus, G. E. (1995). Ethnography in/of the world system: The emergence of multi-
sited ethnography. Annual Review of Anthropology, 24, 95-117.

Olivier de Sardan, J.-P. (1995). Anthropologie et développement: Essai en socio-
anthropologie du changement social. Karthala.

Olivier de Sardan, J.-P. (2015). Epistemology, fieldwork and anthropology: A
functionalist approach. Palgrave Macmillan.

Ozesmi, U., & Ozesmi, S. L. (2004). Ecological models based on people’s
knowledge: A multi-step fuzzy cognitive mapping approach. Ecological Modelling,
176(1-2), 43—64. https://doi.org/10.1016/j.ecolmodel.2003.10.027

Peluso, N. L. (1995). Whose woods are these? Counter-mapping forest territories in
Kalimantan, Indonesia. Antipode, 27(4), 383—406. https://doi.org/10.1111/j.1467-
8330.1995.tb00286.x

Polanyi, K. (1944). The Great Transformation: The Political and Economic Origins
of Our Time. Farrar & Rinehart.

Robbins, J. (2013). Beyond the suffering subject: Toward an anthropology of the
good. Journal of the Royal Anthropological Institute, 19(3), 447-462.
https://doi.org/10.1111/1467-9655.12044

Sandel, M. J. (2012). What money can’t buy: The moral limits of markets. New York,
NY: Farrar, Straus and Giroux.

Scott, J. C. (1976). The moral economy of the peasant: Rebellion and subsistence in
Southeast Asia. Yale University Press.

Scott, J. C. (1985). Weapons of the weak: Everyday forms of peasant resistance. Yale
University Press.

Sedlacek, T. (2011). Economics of good and evil: The quest for economic meaning
from Gilgamesh to Wall Street. Oxford, UK: Oxford University Press.

Sen, A. (1987). On ethics and economics. Oxford, UK: Blackwell.

Stewart, K. (1996). 4 space on the side of the road: cultural poetics in an “other”
America. Princeton University Press.

Thrift, N. (2007). Non-representational theory: Space, politics, affect. London:
Routledge.

Tsing, A. L. (2015). The mushroom at the end of the world: On the possibility of life
in capitalist ruins. Princeton University Press.

UNISG & IRTA. (2024). Oltre le crisi: Strategie contadine per il futuro
dell’agricoltura nelle Terre dell’Ebro [Rapporto interno non pubblicato]. Universita
di Scienze Gastronomiche.

Viveiros de Castro, E. (1998). Cosmological deixis and Amerindian perspectivism.
Journal of the Royal Anthropological Institute, 4(3), 469—488. https://doi.org/
10.2307/3034157

26


https://doi.org/

Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

Weber, M. (1965). L etica protestante e lo spirito del capitalismo (T. Basile, Trad.).
Milano, IT: Rizzoli. (Opera originale pubblicata 1904—1905)

Wolf, E. R. (1957). Closed corporate peasant communities in Mesoamerica and
Central Java.  Southwestern  Journal of  Anthropology, 13(1), 1-18.
http://www.jstor.org/stable/3629154.

Wolf, E. R. (1966). Peasants. Englewood Cliffs, NJ: Prentice-Hall.

Wolf, E. R. (1982). Europe and the people without history. Berkeley: University of
California Press.

Zigon, J. (2007). Moral breakdown and the ethical demand: A theoretical framework
for an anthropology of moralities. Anthropological Theory, 7(2), 131-150.
https://doi.org/10.1177/1463499607077295

27



28

Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

Interattivita e museologia critica: un nuovo modello per il
Museo Pitre

Loredana Bellantonio - Maria Costanza Trento

Interactivity and critical museology: a new model for the Pitré Museum

Abstract
The essay explores the contemporary challenges faced by the Sicilian Ethnographic Museum,
inaugurated in 1910 and entrusted with preserving Sicilian folk traditions. The Museum, born from the
vision of the renowned Palermo-based folklorist Giuseppe Pitre, serves as a vast cultural archive with
its collection of objects, customs, and traditions of the island, now threatened by rapid socio-economic
changes. Following a brief overview of the difficulties encountered by its founder in realizing the
project, the authors reflect on the contemporary challenges that demo-ethno-anthropological museums
must confront to adapt to an evolving society. The potential of multimedia tools is analyzed, not only
as a means of attracting a younger audience but also as a way to transform the museum into a
laboratory of collective identity, capable of blending tradition and modernity through greater audience
engagement and participation.
Keywords: Museo Pitre, engagement, material culture, museum interactivity, accessibility

L. Il Museo di Giuseppe Pitré!

Il Museo Etnografico Siciliano di Palermo ¢ tra i primi musei sorti in territorio
italiano. Nato dall’impegno di Giuseppe Pitré e inaugurato nel 1910, il museo fu
concepito come un “archivio” in grado di documentare e preservare le tradizioni e i
costumi dell’Isola in un periodo di grandi trasformazioni, in cui la modernita rendeva
obsoleto il pur recente passato.

Pitre, nel Discorso inaugurale del Museo, evidenzia le condizioni storiche e
sociali che costituirono 1’input alla raccolta dei reperti:

«Dopo il primo movimento dei fasci comincio una certa reazione alla vita passata da
parte dei meno abbienti e soprattutto dei contadini, € con essa una certa tendenza a
smettere qualcosa di quello che era stato in uso fino allora. Ma un vero colpo di
grazia agli oggetti della vita domestica ¢ venuto con la emigrazione. La diminuzione
sensibile di essi vuolsi attribuire al poco conto che ne fanno gl’immigrati, tornati

' 11 presente saggio € stato pensato e articolato congiuntamente dalle due autrici. Nello specifico i
paragrafi I e II sono di Loredana Bellantonio; i paragrafi III, IV e V sono di Maria Costanza Trento.

29



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

evoluti e dispettosi di tutto cio che loro ricordi il loro passato, ed alla quasi cessata
produzione degli oggetti medesimi» (Pitre, 2009: 247).

E la consapevolezza che usi, costumi, credenze, tradizioni, sono storia; il
rapido cambiamento sociale li travolge e perdendoli, scriveva Pitre, si perde «gran
parte del nostro passatoy; pertanto, «se nessuno si adopera a serbarle a durevole
ricordo [...] noi non avremo la storia del popolo, delle genti, dei volghi» (Ibidem). La
costituzione del Museo diviene, di conseguenza, un’iniziativa fondamentale per la
conservazione della storia culturale popolare siciliana, cosi come, in altri settori, si
era provveduto alla realizzazione di strutture atte a conservare “memorie” storiche,
archeologiche, paleografiche e artistiche.

Pitre, a quel tempo, aveva gia dato vita a buona parte della sua “Biblioteca
delle tradizioni popolari siciliane”, pubblicando ventidue volumi su venticinque che
costituiscono I’intera opera. Alla raccolta delle tradizioni orali dei siciliani, «ad
verbum di cid che essi raccontano, cantano, dicono, pensano, credono» doveva
seguire la raccolta «di quello che essi usano» (Pitre, 1978: 248) attraverso i musei
etnografici. Documentare la vita materiale del popolo siciliano, costituiva un
imperativo categorico al quale Pitre non si sottrasse, nonostante le grandi difficolta.

Nel 1881 Pitre si era gia dovuto misurare con la raccolta e la descrizione di
oggetti della vita popolare siciliana approntando un Catalogo ragionato degli oggetti
inviati all’Esposizione Industriale italiana di Milano, per la sezione “Industria
casalinga e manifatture caratteristiche delle singole regioni d’Italia” (Pitre, 1978).
L’idea del museo pero, secondo la testimonianza della figlia Maria, prese forma
durante la prima Mostra Etnografiche siciliana, organizzata da Pitr¢ nel 1891-1892,
per I’Esposizione Nazionale di Palermo (Maria D’Alia Pitre,1995). Anche per questa
Mostra venne pubblicato un Catalogo che accompagnava e illustrava gli oggetti.
L’Esposizione ebbe tale successo che nel 1902 Pitre fu incaricato dal Comitato per la
“Esposizione agricola”, di una seconda Mostra, realizzata sempre a Palermo. Dopo la
chiusura dell’Esposizione Nazionale del 1891-92, Pitr¢ «chiese al Comitato la
cessione degli oggetti acquistati da esso per dar principio ad un “Museo Etnografico
Siciliano». Altri oggetti, provenienti da collezioni di privati, insieme a quelli
acquistati dal Comitato, avrebbero costituito «un bel nucleo per il Museo progettato»
(D’Alia Pitre,1955:168). Ma il Municipio non trovo una sede per il Museo tanto che,
ancora nel 1908, Maria scriveva, in tono chiaramente polemico verso le istituzioni:

«Nessun posto si ¢ trovato che risponda a cosi utile scopo. Un giorno che al Dr.
Lamberto Loria venne in mente di formare un “Museo di Etnografia Italiana”, in
Firenze si trovo subito un posto e col posto un Signore che con generosita sapiente
fece sua I’idea e ne aiuto 1’attuazione; ed il Loria, con attivita instancabile, si & recato
piu volte in Sicilia ad acquistare quel che gli ¢ stata possibile per la documentazione

30



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

della vita della regione siciliana. Altrettanto non si puo dire, perché non si ¢ fatto,
della Sicilia per il Museo siciliano» (Ibidem).

Gli ostacoli logistici e politici compaiono anche nelle lettere di Pitré¢ a
Pasquale Villari, storico e politico di grande notorieta. I Villari era legato da
profonda stima e amicizia al Pitr¢ e si adoperd per fare ottenere al demologo
riconoscimenti e attestazioni. Nelle lettere (Bruzzone, 2018) lo studioso lamentava la
scarsa attenzione delle istituzioni verso il progetto. Nonostante cio, Pitr¢ riusci a
concretizzare il suo sogno, dando vita a un’istituzione che non si limitava a
collezionare oggetti, ma che aspirava a raccontare storie, valori e identita. Alla fine,
dal Municipio della Citta ottenne una sede che gli venne consegnata solo nel 1909:
quattro stanze dell’ex Convento dell’Assunta, in Via Maqueda, nel centro storico di
Palermo e, come ricordato, inaugurd il Museo nel 1910. Nel breve scritto redatto
proprio in occasione dell’inaugurazione, Pitr¢ sottolineo il significato della sua opera,
definendola un mezzo per «far rivivere il passato nel presente e preservarlo per il
futuro». (Bellantonio, 2021: 49). Ovviamente, come gia ricordato, la prospettiva di
Pitr¢ era quella della sua epoca, ossia che i musei, anche quelli etnografici,
costituissero degli “archivi” a tutela di un passato recente ma in via di dissoluzione.

Ancora oggi un tratto distintivo del museo ¢ la varieta e la ricchezza delle sue
collezioni, che spaziano da strumenti musicali a oggetti di uso quotidiano, da
manufatti religiosi agli abiti tradizionali, dai giochi alla magia, dalle marionette ai
mezzi di trasporto (Cocchiara, 1938). Non mancano neppure oggetti di pregio come
le ceramiche, il presepe del Matera, e 1 “pupi” del Teatro delle marionette. Questa
ampiezza tematica rifletteva la volonta di Pitr¢ di creare un quadro completo e
autentico della vita siciliana, includendo sia gli aspetti ordinari sia quelli straordinari
delle sue tradizioni.

I1. Il Museo etnografico siciliano dopo Pitré. Un “bene nel bene”

Dopo la morte di Pitre, avvenuta nel 1916, il museo non fu piu fruibile fino a quando
passo sotto la direzione di Giuseppe Cocchiara che, nel 1935, trasferi il museo nelle
dipendenze, una volta destinate alla servitu, della Casina Cinese, nella Real Tenuta
della Favorita, ai piedi del Monte Pellegrino. A Cocchiara quella destinazione parve
eccellente, poiché, sosteneva, che un museo etnografico

«deve vivere in ambienti speciali che sorgano possibilmente, in aperta campagna, ove
piu splende la bellezza della natura, ove piu immediato ¢ il contatto con la vita delle
piante. Un Museo di Archeologia accoglie oggetti “morti”. Vivi e palpitanti di vita
sono, invece, gli oggetti che accoglie il Museo Etnografico» (Cocchiara, 1935, pp. 9-
10).

31



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

Inoltre, secondo un orientamento condiviso, si riteneva che fosse piu
opportuno «isolare i Musei Etnografici dalla vita e dal traffico cittadino e collocarli
piuttosto in quegli ambienti che, di piu, si prestano ad accogliere le loro collezioni»
(Cocchiara, 1935, p. 11). E, in effetti, il Museo si trova nella cosiddetta zona dei
Colli, dove sorgono splendide ville immerse nel verde, tra cui la Casina Cinese,
originale costruzione realizzata dall’architetto Giuseppe Venanzio Marvuglia a partire
dal 1799, su incarico di Ferdinando III di Sicilia che ne fece la sua dimora. Questo
passaggio segno un importante cambiamento, trasformando il museo in un’istituzione
piu adeguata ai criteri del tempo, pur mantenendo intatto il legame con la visione
originaria di Pitré¢. Cocchiara implemento le collezioni e adottd un approccio piu
scientifico nella catalogazione e nell’organizzazione dell’esposizione. Insomma, il
Museo Etnografico divenne “un bene nel bene”.

Quella che a Cocchiara parve una sistemazione ideale per il Museo, la
migliore ipotizzabile in quel momento storico, si manifesta oggi, invece, a nostro
parere, penalizzante. Il Museo, essendo in una zona periferica della citta, non ¢
incluso negli itinerari turistici. Inoltre, ¢ difficilmente raggiungibile. Non ¢,
attualmente neppure possibile coniugare una visita al Museo e alla Casina Cinese,
divisi da uno splendido giardino, per le diverse fasce di orario di fruizione del
servizio. Le dipendenze della Casina cinese sono costituite da ambienti non molto
ampi, poco illuminati, dove trovano posto un massimo di due/tre teche in legno, che
contengono una parte dei reperti, quelli ritenuti piu significativi, sostituite alle
precedenti, ma che sembrano appesantire la visione dei reperti. Inoltre, i vetri non
sono antiriflesso. Quindi, in sostanza, sembra che con il recente restauro si sia badato
piu alla conservazione che alla fruizione. Molte sale sono attraversate da un corridoio
che ne riduce ancora di piu lo spazio espositivo. Le sale delle carrozze del Senato, dei
carretti siciliani e del teatro dei pupi, sensibilmente piu grandi, conducono alle aree
delle cucine dalle quali ¢ ancora possibile accedere, tramite i cunicoli sotterranei una
volta utilizzati dalla servitu, alla palazzina cinese. Le cucine rappresentano
un’eccezione rispetto alle altre sale: qui gli utensili sono esposti al di fuori delle
teche, collocati in posizioni coerenti con il loro utilizzo funzionale. Due corridoi
dividono la storica struttura, uno al coperto, che attualmente ospita le pitture su vetro,
e I’altro che separa le due piccole sale dedicate agli arredi sacri. La piccola cappella,
sempre del Marvuglia, ¢ spesso sede di esposizioni temporanee. Il Museo ¢ rimasto
chiuso per restauri circa dieci anni. Riaperto nel 2021, presenta un diverso percorso
espositivo, anche se non totalmente sovversivo dell’ordine precedente. La Biblioteca,
1 manoscritti di Pitré¢ e la corrispondenza, unitamente ad alcuni arredi, sono stati
spostati a Palazzo Tarallo, nel quartiere dell’ Albergheria.

A fronte delle riflessioni della museografia antropologica, non ci sembra che il
restauro risponda ad alcuna significativa innovazione. Se il Museo, cosi come si
presenta tuttora, reca il segno di una specifica e ben definita ideologia, essendo

32



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

testimonianza storica di una temperie culturale e, quindi, si pone il problema di una
sua conservazione identitaria, d’altra parte necessita di alcuni correttivi per tornare ad
essere un centro d’interesse non solo turistico ma anche di studio, di riflessione e
dialogo.

Gia a partire dagli anni Cinquanta del Novecento si era sviluppato un dibattito
ricco di riflessioni teoriche e metodologiche sui musei e gli archivi demo-etno-
antropologici. Sebastiano Lo Nigro, nella sua Relazione presentata al 6° Congresso
Internazionale di Tradizioni popolari su «Musei ed archivi per le tradizioni popolari»,
nel 1978, riprendendo un’espressione di Giuseppe Bonomo, sottolineava I’inevitabile
declino della struttura museale:

«Il Museo nato dalla ideologia romantico-positivista del Pitré non sarebbe
sopravvissuto alla sua morte avvenuta nel 1916, e non tanto perché vi mancasse una
piu organica e razionale presentazione degli oggetti, quanto perché rappresentava in
termini materiali I’espressione di una concezione del folclore ormai superata, di tipo
arcaizzante e conservativo, che attribuiva agli oggetti della vita tradizionale il valore
documentario di semplici “sopravvivenze”, ossia di fatti culturali avulsi dal contesto
della realta sociale del presente. L’inesorabile decadenza del Museo di Palermo non
sara la conseguenza del disinteresse dei visitatori e della incuria delle autorita
burocratiche, ma la riprova concreta del distacco fra I’istituzione museografica ed il
processo socio-culturale del suo ambiente storico € umano» (Lo Nigro, 1980: 58).

Il cambiamento radicale non riguardava, sottolinea lo studioso, la struttura
materiale del Museo, «ma il concetto di popolo e di cultura folclorica che lo aveva
ispirato, un concetto di “tradizione” popolare come residuo arcaico e pittoresco del
costume.» (Ibidem).

11 dibattito sulla museografia folklorica riprese, come ricorda Vito Lattanzi

«solo nel 1967 a Palermo, all’indomani dell’affidamento del Museo Pitré a Giuseppe
Bonomo, quando I’Associazione per la conservazione delle tradizioni popolari
organizzo il Seminario Museografia e folklore, dove Alberto Mario Cirese presento la
nota relazione sui musei del mondo popolare, unanimamente ritenuta fondativa di un
nuovo modo di pensare alle raccolte di tradizioni popolari e al ruolo dei musei. [...]
Reclamare nuovi compiti per i musei del mondo popolare, rilanciarli sul piano della
promozione della ricerca, riavvicinarli al mondo delle universita, secondo Cirese
avrebbe aiutato i musei regionali ad aderire ai progetti di ricerca antropologica»
(Lattanzi, 2017: 158-159).

Secondo Lo Nigro, Cirese aveva posto sul tappeto due esigenze teoriche:

33



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

«a) rifiuto del museo “vivente” che tenta di riprodurre ambienti e persone della vita
quotidiana con un linguaggio ingenuamente veristico; b) utilizzazione della
fotografia, della cinematografia, del nastro magnetico e dei mezzi audiovisivi come
strumenti di rappresentazione realistica degli oggetti esposti nel museo. Dalle due
premesse teoriche scaturiva per il Cirese la conseguenza importante di un diverso
rapporto fra la realta museografica e i visitatori, un rapporto che sarebbe diventato di
“partecipazione” e non piu di passiva contemplazione, nella misura in cui
I’osservatore avrebbe potuto manipolare i congegni meccanici e i processi dinamici di
rappresentazione» (Lo Nigro, 1980:59).

Cirese e altri studiosi sostennero che «il museo folclorico doveva anzitutto
rispondere ad una esigenza funzionale, coinvolgendo il visitatore nella fruizione
pratica degli oggetti, giacché rientra nei compiti della documentazione etnografica
che si sappia come in realtd funzionano o funzionavano quei meccanismi o quegli
strumenti» (Ivi, 1980: 60).

Lo stesso Lo Nigro si fa promotore di una proposta:

«Per 1 musei locali e regionali, la soluzione piu logica mi pare possa essere quella che
¢ stata realizzata in Sicilia da Antonino Uccello con la Casa-Museo di Palazzolo
Acreide, dove gli oggetti del lavoro e della vita contadina sono stati ricollocati fra le
pareti e sui rustici pavimenti di viva roccia di una vecchia costruzione settecentesca
(Ibidem).

E sempre per i nuovi musei etnografici, la possibilita di documentazione
storica od etnostorica per la ricostruzione di quella storia delle classi subalterne
ignorate dalla storiografia egemone, unitamente ai ricordi personali e alle
autobiografie registrate su nastro magnetico come fonte primaria delle condizioni di
vita e sul lavoro agricolo e dei rapporti di forza tra le classi sociali. Ma se tutto cio
poteva rappresentare un ottimo suggerimento per 1’allestimento di una nuova struttura
museale, cosa fare per le strutture gia esistenti allocate in edifici “intoccabili” essendo
essi stessi beni culturali? La riflessione sulle modalita espositive e sulle finalita dei
musei folklorici ha lasciato irrisolte alcune questioni di fondo. Forse ¢ possibile,
senza alterare la dimensione storico-culturale che ¢ all’origine della fondazione di
certe strutture, operare con piccoli accorgimenti che potrebbero rimediare al distacco,
alla distanza, piu che temporale, culturale, tra 1’osservatore e cid che viene osservato.

Scrive ancora Lattanzi:

«Gli obiettivi del museo etnografico sono stati sino a ieri focalizzati su due compiti
fondamentali: informare i visitatori su forme di vita locali e fungere da centro di
ricerca e di expertise sulla cultura materiale. Siamo sicuri che i visitatori chiedano
ancora solo questo? Che non reclamino, piuttosto, un luogo espositivo di

34



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

intrattenimento dove ci sia spazio per lo spettacolo della diversita, oltre che per la
conoscenza delle culture locali?» (Lattanzi, 2017: 160).

E per finire, come non concordare con Lattanzi quando afferma che:

«Di fronte alle sfide del presente dobbiamo cercare di trasformare in utili risorse
anche le false partenze. Senza tradire gli antenati, ma rispettando fino in fondo,
interpretandola, 1’eredita che ci hanno lasciato» (Ivi, 163).

I11. Dal Tempio al Foro: Ripensare il ruolo dei Musei Etnografici

Le trasformazioni culturali e sociali in atto impongono una ridefinizione del ruolo dei
musei etnontropologici, finalizzata alla progettazione e realizzazione del loro
adeguamento ai nuovi bisogni di una societa in continua evoluzione. Questo processo
riguarda anche il museo etnografico siciliano, nonostante esso sia un punto di
riferimento per la tutela e la trasmissione della cultura materia e immateriale della
regione sin dalla sua fondazione. Sebbene gli oggetti custoditi rappresentino
testimonianze storiche significative, rischiano di essere percepiti come curiosita
statiche e disancorate dalla quotidianita, specialmente da un pubblico giovane. Tale
distacco limita la capacita dei manufatti di trasmettere significati culturali e identitari.
Come sottolineava Giuseppe Cocchiara gia alla fine degli anni ‘30, «[il museo] puo
essere e rimanere vivo soltanto se rispecchia lo spirito del proprio tempo e risponde
alle esigenze dell’epoca» (1938: 17). Questa riflessione si rivela oggi di straordinaria
attualita: il museo ¢ chiamato a superare la mera contemplazione passiva, traducendo
il patrimonio culturale in forme che parlino alle nuove generazioni, senza perdere di
vista la sua autenticita storica. Rendere vivi i significati e le storie degli oggetti non
significa tradire il passato, ma creare un ponte tra esso e il presente. Come osserva
David Lowenthal in The Past is a Foreign Country (1985), il passato, pur essendo
familiare, puo rapidamente trasformarsi in una dimensione estranea. La sfida ¢
preservare la memoria storica rendendola rilevante e coinvolgente, evitando che le
collezioni si riducano a una mera raccolta oggetti privi di connessione con il presente.
Sebbene uno degli scopi principali dei musei sia quello di custodire gli oggetti e
mantenere viva la memoria culturale, in particolare di popolazioni geograficamente o
temporalmente lontane, ¢ necessario che la loro gestione sia al passo con il progresso
della modernita. La difficolta sta nel mantenere un equilibrio tra autenticita e
innovazione affinché il museo sia adattato ai processi continui di trasformazione dei
bisogni del pubblico senza compromettere 1’integrita del valore storico dei reperti. Le
tecnologie piu avanzate offrono nuove possibilita di generare stupore e
coinvolgimento nei visitatori. Tuttavia, ¢ essenziale non sacrificare 1’autenticita dei
manufatti inseguendo la spettacolarita ad ogni costo, per mantenere un equilibrio che

35



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

consenta di attrarre un pubblico pit ampio senza impedirne una fruizione
convenzionale agli esperti del settore e gli appassionati.

Di fronte alle necessita imposte dalla contemporaneita, alcune teorie recenti
suggeriscono di pensare i musei come luoghi di interazione dinamica, dove il
pubblico puo esplorare e reinterpretare i significati culturali. Bernd Wagner (2010),
indagando 1 rapporti di relazione nei musei etnologici, ha offerto un importante
contributo al dibattito sul tema. Perseguendo 1’obiettivo di accorciare la distanza
percepita dai visitatori verso il patrimonio esposto, egli ha rielaborato il concetto di
“zone di contatto” attraverso cui guidare i musei nella transizione in luoghi di
incontro e dialogo. Riprendendo 1’idea originaria proposta da James Clifford (1997) e
arricchita da Mary Louise Pratt (1991), Wagner sostiene che i musei possono
diventare spazi di scambio culturale attivo, luoghi di dialogo e interazione, in cui i
visitatori partecipano attivamente alla costruzione delle narrazioni -culturali,
riconsiderando il modo in cui le istituzioni rappresentano le culture esposte. [ musei si
trasformerebbero cosi in spazi dinamici di negoziazione, dove I’autenticita si
arricchisce di prospettive multiple (Lorente, 2022). In particolare, Wagner nota come
1 bambini si avvicinino agli oggetti non solo per osservarli, ma per interagire con essi
attraverso il gioco e I’esplorazione. Promuovere un’esperienza piu dinamica e
coinvolgente, e un rapporto piu ricco e partecipativo con gli oggetti esposti,
porterebbe cosi a superare visioni spesso stereotipate. Ispirandosi a cio, ’adozione di
strategie interattive risulterebbe quindi estremamente utile per musei come il Pitre,
poiché promuove un’esperienza piu immersiva. Nella stessa direzione spingono
anche le riflessioni di Jesis Pedro Lorente sulla museologia critica che, enfatizzando
I’importanza di ridefinire il ruolo del museo, propone di trasformarlo da “tempio” a
“foro” di partecipazione pubblica. Affinché questa evoluzione museale si concretizzi,
¢ fondamentale I’implementazione di programmi che coinvolgano attivamente le
comunita locali. Ad esempio, attraverso collaborazioni con esposizioni temporanee,
progetti educativi e attivita di co-curatela, i visitatori possono proporre storie e
interpretazioni, contribuendo ad arricchire le esposizioni e rafforzando il senso di
appartenenza e connessione tra la comunita e 1’istituzione museale (Lorente, 2022).
Un esempio virtuoso di trasformazione in “foro” di scambio e interazione, attraverso
pratiche partecipative e senza ricorrere a tecnologie avanzate, ¢ rappresentato dal
museo nel Castello Brancaccio, noto per il suo gruppo di pupari. Il museo ¢ animato
con I'uso delle pupazze, favorendo incontri e interazioni con la comunita locale
(Broccolini &Clemente, 2021).

Diversi studiosi hanno approfondito gli elementi che contribuiscono a
un’interazione museale significativa, al fine di migliorare [’esperienza e il
coinvolgimento dei visitatori. In Supporting the Museum Experience, Falk e Dierking
conducono una ricerca sulle modalita attraverso cui i musei possono incrementare
I’engagement dei visitatori, evidenziando come un’esperienza museale significativa
debba andare oltre la semplice osservazione passiva delle collezioni esposte. Gli

36



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

autori sostengono che il coinvolgimento del pubblico sia influenzato da tre contesti
principali: personale, sociale e fisico, ciascuno dei quali contribuisce a creare
un’interazione profonda e stimolante tra il visitatore e il museo. Il contesto personale
riguarda 1 background individuali dei visitatori, includendo interessi, esperienze
pregresse € motivazioni che ogni individuo porta con sé. Poiché, Falk e Dierking
sottolineano, 1’engagement ¢ un fenomeno soggettivo e influenzato dalle
caratteristiche uniche di ciascun visitatore, i musei sono incoraggiati a offrire
esperienze personalizzabili che possano stabilire connessioni emotive e intellettuali,
creando un legame piu profondo tra il pubblico e i contenuti esposti.

Parallelamente, il contesto sociale gioca un ruolo significativo nell’esperienza
museale, poiché le interazioni tra visitatori e con lo staff contribuiscono a creare un
ambiente di condivisione e appartenenza. Gli autori sostengono che i musei,
promuovendo il dialogo e le attivita di gruppo, possano aumentare il coinvolgimento
del pubblico e facilitare la creazione di connessioni personali, rendendo il museo un
luogo di incontro e confronto, dove i visitatori condividono idee e riflessioni,
arricchendo cosi la propria esperienza culturale. Nell’attuale contesto del museo Pitre
emergono difficolta legate alla disponibilita di guide o curatori, che vincolano i
visitatori a orari e modalita di visita spesso poco flessibili. Per i visitatori
internazionali, inoltre, una guida scritta nella propria lingua rappresenta
frequentemente, in assenza del personale spesso occupato con altri tour, I’unica fonte
di informazione, e un approccio minimale puo rivelarsi insufficiente a fornire una
comprensione adeguata del patrimonio culturale esposto. Alla luce di queste sfide,
appare evidente la necessita di una strategia che coniughi il rispetto per 1’approccio di
Cocchiara con una visione piu inclusiva e accessibile. Tecnologie moderne, come
didascalie multilivello, percorsi multilingue digitali e dispositivi interattivi possono
preservare ’essenzialita visiva degli oggetti, rispondendo al contempo alle diverse
esigenze di conoscenza e favorendo una partecipazione attiva e informata. In questo
modo, il museo diventa un luogo inclusivo e in costante dialogo con il proprio tempo,
rimanendo fedele allo spirito evolutivo immaginato dal celebre curatore.

Accanto agli aspetti personali e sociali, un altro fattore cruciale per
I’engagement ¢ I’ambiente fisico del museo. Falk e Dierking sottolineano che un
ambiente ben progettato e coinvolgente pud stimolare la curiosita e 1’esplorazione
attiva dei visitatori. Secondo gli autori, la disposizione e il design delle aree museali
giocano un ruolo cruciale nel favorire un’interazione piu coinvolgente e immersiva
con le esposizioni. La conservazione degli oggetti museali in teche chiuse ¢ una
prassi consolidata nel settore, pensata per garantire la protezione a lungo termine del
patrimonio culturale. Tuttavia, questo approccio conservativo, pur essenziale, puo
limitare I’esperienza dei visitatori. Nell’articolo Exhibiting Interaction: Conduct and
Collaboration in Museums and Galleries di vom Lehn, Heath e Hindmarsh, per
esempio, si nota come la presenza di altre persone, le interazioni sociali e
I’allestimento fisico delle esposizioni, comprese le teche, influenzi significativamente

37



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

il coinvolgimento dei visitatori. Gli autori evidenziano che le strutture organizzative
tradizionali possono fungere da barriere che limitano ’accesso fisico diretto agli
oggetti, riducendo le opportunita di interazione diretta e sociale con le opere. Questo
tipo di disposizione spesso confina 1’esperienza del visitatore alla sola osservazione
visiva, rendendo 1’ambiente museale piu formale e distaccato, o, come suggerito,
persino “asettico”.

Questa osservazione trova riscontro anche negli studi condotti da Wen e Ma
(2023) e Bailey-Ross et al. (2017), i quali suggeriscono che un’esperienza museale
incentrata su una fruizione passiva e distaccata rischia di ridurre I’engagement del
pubblico, trasformando il museo in uno spazio di mera contemplazione, essendo gli
oggetti veicoli di significati sociali e culturali che emergono pienamente solo
attraverso interazioni e contesti adeguati (Miller, 1998).

In particolare, I’uso di rigide strutture, soprattutto quelle che confinano a
parete i reperti, impedendone una visione complessiva, tende a individualizzare
I’esperienza del visitatore, portandolo a vivere un’interazione isolata con 1’oggetto
esposto, piuttosto che incoraggiare un’esplorazione collaborativa o sociale. Questo
approccio si contrappone agli allestimenti piu interattivi che stimolano una
partecipazione dinamica e invitano i visitatori a esplorare in modo condiviso. Le
esposizioni che includono elementi tattili o interattivi trasformano lo spazio museale
in un ambiente piu sociale, favorendo il dialogo e I’interazione non solo con gli
oggetti ma anche tra i visitatori stessi

Secondo 1’approccio dinamico di Falk e Dierking, quindi, sostenere
I’engagement significa progettare spazi e contenuti che rispondano in modo
equilibrato alle esigenze personali, sociali e fisiche del pubblico, trasformando il
museo in un luogo che offre esperienze memorabili e culturalmente arricchenti.
L’integrazione degli strumenti multimediali nelle esposizioni museali ha determinato
un cambiamento significativo nella modalita di fruizione. Tecnologie avanzate come
la realta virtuale e la realta aumentata offrono ai visitatori la possibilita di esplorare il
patrimonio culturale in modo piu intuitivo, immersivo ed approfondito ampliando la
comprensione e I’engagement nei confronti degli oggetti esposti (Wen & Ma, 2023) e
facilitando, grazie una partecipazione attiva al processo di apprendimento, una
comprensione piu efficace delle informazioni (Bailey-Ross et al., 2017). Attraverso la
digitalizzazione, inoltre, le collezioni possono essere rese accessibili a livello globale,
permettendo ai musei di “esporre” i propri artefatti in un contesto virtuale. Questo
processo non solo amplia il numero di visitatori, includendo coloro che accedono
online, ma crea anche un collegamento tra i discendenti delle culture rappresentate e
le tradizioni preservate (Jenkins in Trento, 2022).

Un approccio comunicativo accessibile rappresenta un primo passo per
costruire una connessione significativa con il visitatore contemporaneo, ma per
garantire un’esperienza veramente immersiva, il museo deve esplorare anche
elementi multisensoriali. L utilizzo di elementi sonori, visivi e tattili, come suggerito

38



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

dalla letteratura scientifica (Classen & Howes, 2006; Levent & Pascual-Leone, 2014;
Pujol-Tost & Economou, 2007), permette un’interazione significativa con 1’oggetto e
risulta associato a una maggiore capacita di memorizzazione e a un coinvolgimento
emotivo piu intenso. Questo approccio si rivela particolarmente utile nei musei
etnografici, dove gli oggetti esposti possono essere associati a storie ed esperienze
personali che i visitatori possono rivivere e reinterpretare. Questa connessione
esperienziale non solo facilita una comprensione piu profonda, ma anche un senso di
appartenenza culturale che si rinnova nel tempo.

Come sottolineato da Broccolini e Clemente in Patrimonio in ComunicAzione
(2021), la comunicazione museale non dovrebbe limitarsi alla semplice esposizione
degli oggetti, ma evolversi in una narrazione partecipativa e coinvolgente, che possa
attrarre visitatori di etd e background culturali diversi. L’utilizzo di un linguaggio
accessibile, che eviti eccessivi tecnicismi e favorisca una narrazione semplice ma
incisiva, rende il museo uno spazio piu accogliente e inclusivo e a tal fine, pratiche di
storytelling digitale che combinano testi, immagini e video, possono aiutare a
suscitare emozioni ¢ a far percepire il valore intrinseco delle collezioni, rendendo
I’esperienza piu significativa per 1 visitatori. Uno degli elementi distintivi
dell’esperienza museale ¢ la capacita di evocare meraviglia nei visitatori; nei musei
etnografici, in particolare, I’ammirazione e la curiositd sono spesso rivolte verso
oggetti di culture esotiche, suscitando interesse per I’ignoto e il lontano. Per i musei
demoetnoantropologici, come il Museo Pitre, la sfida ¢ generare questo stesso fascino
verso oggetti della cultura locale, ancora presenti nella memoria collettiva o di uso
comune. Con il rapido sviluppo tecnologico sono emerse preoccupazioni riguardo a
un possibile minor coinvolgimento dei giovani, i quali, abituati a esperienze
dinamiche e a strumenti come la realta aumentata, potrebbero percepire i musei come
troppo statici. Tuttavia, proprio queste tecnologie possono rappresentare
un’opportunitd per riavvicinare le nuove generazioni ai musei attraverso mostre
interattive e immersive (Trento, 2022).

La connessione emotiva che si genera interagendo con i manufatti non solo
contribuisce a creare una percezione pit umana ¢ meno distaccata della cultura
esposta, ma riesce anche ad attrarre e coinvolgere un pubblico giovane, abituato sin
dalla tenera eta a interagire con tecnologie digitali e a rapportarsi con reperti
temporalmente distanti, che soddisfano il bisogno di scoperta e I’interesse verso cio
che ¢ “estraneo.” A tal proposito, Hijazi e Baharin (2022) hanno evidenziato che ’uso
di strumenti interattivi non solo prolunga la durata della visita, ma stimola anche la
curiosita e I’esplorazione autonoma dei visitatori. Iniziative come il progetto QRator
al Grant Museum of Zoology dimostrano come la partecipazione attiva possa
arricchire ’esperienza museale: i visitatori possono contribuire con interpretazioni,
commenti e riflessioni, trasformando il museo in un luogo di dialogo continuo. La
narrazione museale diviene dunque viva, ricca di interazioni con il passato attraverso

39



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

una lente di interpretazione contemporanea che trascende i confini del museo (Miller,
1998).

Tale prospettiva ¢ ancora piu rilevante per i musei etnografici, che possono
cosi promuovere la cultura regionale a livello internazionale, attirando un pubblico
interessato alla storia e alle tradizioni meno note. Supportato adeguatamente dalle
istituzioni, il Museo Pitr¢ potrebbe diventare un luogo di rivitalizzazione, un
“laboratorio di identita culturale”, uno spazio in cui i visitatori non sono semplici
osservatori ma agenti e creatori di significati (Wen & Ma, 2023; Lorente, 2022;
Bailey-Ross et al., 2017). In sintesi, un equilibrio tra la conservazione tradizionale e
le pratiche innovative risponde sia alla necessita di proteggere il patrimonio, sia al
desiderio del pubblico di una connessione piu profonda e partecipativa. Questo
approccio puo trasformare il Museo Pitré in uno spazio in cui il passato non ¢ solo
preservato, ma reso vivo e accessibile per le nuove generazioni.

IV. Sfide e proposte operative per il Museo Pitré

Il Museo Etnografico Siciliano Giuseppe Pitre, pur essendo una delle istituzioni piu
significative per la tutela della cultura popolare siciliana, si confronta con sfide legate
sia alla sua posizione che alla configurazione degli spazi espositivi. Il museo €, come
detto, attualmente ubicato ai margini del Parco della Favorita, in un luogo di grande
valore storico ed ambientale di Palermo e, tuttavia, lontano dal centro storico ¢ dalle
principali attrazioni della citta. Tale collocazione, pur coerente con la visione del
Cocchiara, sembra ora limitare la visibilita e il flusso di visitatori, penalizzando il
museo in termini di accessibilita e integrazione turistica.

La revisione degli allestimenti museali in edifici storici come quello che
attualmente ospita il museo Pitré rappresenta certamente una sfida complessa, poiché
le restrizioni legate alla tutela architettonica e al vincolo di integrita degli spazi
limitano significativamente la possibilita di interventi strutturali, imponendo soluzioni
espositive alternative per bilanciare la conservazione del patrimonio con una
fruizione piu dinamica e coinvolgente. Uno dei principali problemi riguarda I’attuale
disposizione delle teche espositive, concepite per garantire una conservazione
ottimale degli oggetti, ma che ostacolano il passaggio della luce naturale,
compromettendo la visibilita dei dettagli. Questa configurazione rigida del percorso
espositivo, che guida il visitatore lungo un tracciato predeterminato, lascia poco
spazio per un’esplorazione autonoma e personale delle collezioni. Gli ornamenti, le
texture, le sfumature e persino le tracce dell’uso storico dei reperti rischiano cosi di
passare inosservati, privando il visitatore di un’esperienza piu intima e ricca di
sfumature.

La visione di Giuseppe Cocchiara, secondo cui 1’esperienza museale doveva
essere mediata da esperti per garantire una narrazione essenziale e non sovraccaricare

40



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

i visitatori di informazioni, rifletteva una concezione museale legata al contesto
storico del tempo. Tuttavia, lo stesso Cocchiara sottolineava che il museo poteva
rimanere vivo soltanto se in grado di rispecchiare lo spirito del proprio tempo. Cid
che era efficace cinquant’anni fa, quindi, potrebbe non esserlo oggi, € una revisione
dell’approccio tradizionale potrebbe rendersi necessario alla luce delle nuove
esigenze del pubblico contemporaneo. In questo contesto, 1’adozione di teche
completamente trasparenti potrebbe rappresentare una valida alternativa alle attuali
strutture, consentendo una migliore diffusione della luce e facilitando una visione piu
chiara degli oggetti esposti. Inoltre, si potrebbero riorganizzare gli spazi interni,
prevedendo, ove possibile, la collocazione di teche centrali che, offrendo una visione
a 360 gradi dei reperti, consentirebbero una fruizione immersiva della collezione, pur
tutelando la struttura dei locali. Questo approccio, adottato con successo in musei
etnografici come il Museo delle Civilta di Roma, ha portato miglioramenti
significativi nell’esperienza visiva dei visitatori, stimolando un’esplorazione piu
autonoma.

Un ulteriore miglioramento potrebbe essere apportato creando repliche fedeli
di una parte degli oggetti esposti, consentendo ai visitatori di interagire con giocattoli,
abiti tradizionali o pupi siciliani, per toccare con mano la tradizione senza
compromettere 1’integrita dei reperti autentici. Questo approccio multisensoriale, gia
adottato con successo in musei come il Museo della Scienza di Londra, concorre alla
fruizione immersiva, stimolando la curiosita e I’interesse di tutte le fasce di pubblico,
in particolare dei bambini. Attraverso ’ascolto di suoni popolari, il contatto con
materiali artigianali e tessili, e la visione di filmati rappresentativi di momenti di vita
significativi per la collettivita locale, come processioni o rituali tradizionali, il museo
offrirebbe un’esperienza ricca e coinvolgente.

L’introduzione di tecnologie digitali potrebbe ulteriormente arricchire
I’engagement museale e superare i limiti delle guide cartacee, spesso insufficienti sia
per contenuti sia per la mancanza di traduzioni in piu lingue. Applicazioni mobili
interattive e multilingue fornirebbero ai visitatori informazioni dettagliate sui reperti,
approfondimenti culturali e percorsi personalizzati. Inoltre, 1’utilizzo delle stesse ed
eventualmente della realta aumentata (AR) e della realta virtuale (VR) consentirebbe
di visualizzare ricostruzioni digitali di oggetti fragili o di ambientazioni storiche,
offrendo esperienze immersive senza mettere a rischio la conservazione dei
manufatti.

A fronte delle limitazioni dei locali interni, il museo dispone di ampi spazi
esterni che potrebbero essere utilizzati per laboratori creativi e attivita educative
all’aperto, ispirati al modello del Museo Nazionale della Scienza e della Tecnologia
Leonardo da Vinci di Milano. Tali iniziative potrebbero avvicinare i bambini alle
tradizioni popolari siciliane attraverso pratiche ludiche e interattive, contribuendo a
una maggiore connessione con il territorio e con il patrimonio culturale.

41



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

Queste proposte, integrate con le riflessioni di studiosi come Bailey-Ross et
al. (2017) e Levent & Pascual-Leone (2014), offrono al Museo Pitré¢ un modello
operativo che coniuga conservazione, innovazione e coinvolgimento del pubblico. Un
approccio dinamico potrebbe trasformare il museo in un laboratorio culturale vivo e
accessibile, capace di valorizzare il passato, dialogare con il presente e attrarre un
pubblico sempre pit ampio.

V. Riflessioni conclusive

Sebbene 1 musei rappresentino strumenti fondamentali per la salvaguardia delle
testimonianze del passato, essi devono oggi evolversi in spazi che mediano un senso
di comunita rinnovato. Questo ruolo richiede investimenti mirati € un approccio
innovativo, volto a rendere il museo uno spazio dinamico e accessibile, capace di
attrarre e coinvolgere le nuove generazioni. La sfida ¢ trasformare il patrimonio
storico, materiale e immateriale, in un linguaggio contemporaneo che stimoli la
curiosita e I’interesse del pubblico, contribuendo a una rivitalizzazione del tessuto
culturale locale e globale.

Oltre alla conservazione, i musei demoetnoantropologici devono affrontare
temi come la sostenibilita culturale e la rilevanza sociale, rispondendo a un contesto
caratterizzato da riduzioni dei fondi pubblici e da nuove aspettative della societa.
Come sottolineato da Broccolini e Clemente (2021), i musei non possono piu
limitarsi a essere depositi di oggetti; devono, piuttosto, trasformarsi in presidi attivi
sul territorio, capaci di recepire e interpretare le istanze del presente e contribuire al
dibattito culturale.

La sostenibilita culturale, in particolare, non ¢ solo un obiettivo economico ma
un principio guida che permette al museo di mantenere la propria rilevanza nella
societd. Essa richiede I’impegno a tradurre il patrimonio esistente in linguaggi che
coinvolgano le nuove generazioni e costruiscano un ponte tra passato e futuro. In
questo contesto, il museo si configura come un laboratorio di identita collettiva e di
partecipazione comunitaria, in grado di promuovere riflessione, empatia culturale e
dialogo tra pubblico e territorio.

Infine, I’'importanza di strategie comunicative efficaci e di un linguaggio
accessibile emerge come centrale per mantenere il legame tra il museo e il suo
pubblico. Il museo, operando come mediatore culturale, non solo preserva la memoria
storica, ma traduce il passato in forme che dialogano con le nuove generazioni,
favorendo una connessione viva e duratura.

42



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

Bibliografia

Bailey-Ross, Claire., Gray, Steven., Ashby, Jack., Terras, Melissa., Hudson-Smith,
Andrew., & Warwick, Claire

- “Engaging the museum space: Mobilizing visitor engagement with digital content
creation”.  Digital Scholarship in the Humanities, 32(4), 2017, pp. 689-
708. https://doi.org/10.1093/llc/fqw041

Bellantonio Loredana
- Pitré. Dal Folklore all’Antropologia. Palermo: University Press, 2021

Broccolini, Alessandra, Clemente, Pietro, & Giancristofaro, Lia (a cura di).
- Patrimonio in ComunicAzione: Nuove sfide per i Musei DemoEtnoAntropologici.
Palermo: Edizioni Museo Pasqualino, 2021.

Bruzzone, Gian Luigi,
- “Pasquale Villari e Giuseppe Pitré: un’amicizia erudita”. Bérose - Encyclopédie
internationale des histoires de [’anthropologie, 2018.

Classen, Constance, & Howes, David

- “The museum as sensescape: Western sensory ideologies and museum practices.” In
Edwards, Elizabeth, Gosden, Chris, & Phillips, Ruth B. (eds.), Sensible Objects:
Colonialism, Museums and Material Culture, London: Berg, 2006, pp. 199-219.

Clifford, James
- Routes: Travel and translation in the late twentieth century. Cambridge, MA:
Harvard University Press, 1997.

Cocchiara, Giuseppe

- La nuova sistemazione del Museo etnografico G. Pitreé nel Parco della Favorita.
Scuola tipografica boccone del povero, Palermo, 1935.

- La vita e l’arte del popolo siciliano nel Museo Pitre. F. Ciuni Libraio Editore:
Palermo, 1938.

D’Alia Pitr¢ Maria,
- “Vita e opere di Giuseppe Pitre”, Etnostoria,1-2, Diakronia: Palermo, 1995.

Hijazi, Ahdab Najib, & Baharin, Hanif

- “The Effectiveness of Digital Technologies Used for the Visitor’s Experience in
Digital Museums. A Systematic Literature Review from the Last Two Decades”.

43


https://doi.org/10.1093/llc/fqw041

Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

International Journal of Interactive Mobile Technologies, 16, 2022, pp.142-159.
https://doi.org/10.3991/ijim.v16116.31811.

Karp, Ivan, Kratz, Corinne A., & Szwaja, Lynn
- Museum Frictions: Public Cultures/Global Transformations. Durham: Duke
University Press, 2006.

Lattanzi Vito,
- “Giuseppe Pitre e la museografia etnografica. Una prospettiva per il Sistema

museale nazionale” in Perricone Rosario (a cura di), Pitre e Salomone Marino. Testi e
Atti, n.8, 2017.

Levent, Nina, & Pascual-Leone, Alvaro (eds.)

- The multisensory museum: Cross-disciplinary perspectives on touch, sound, and
smell. Lanham: Rowman & Littlefield, 2014.

Lo Nigro Sebastiano,
- “Musei-Archivi folklorici e ricerca socio-antropologica”. Lares, 46 (1), Gennaio-
Marzo 1980, pp. 57-63.

Lorente, Jesus Pedro

- Reflections on Critical Museology: Inside and Outside Museums. London:
Routledge, 2022.

Lowenthal, David
- The Past is a Foreign Country. Cambridge: Cambridge University Press, 1985.

Miller, Daniel
- Material Cultures: Why Some Things Matter. London: University College London
Press, 1998.

Pitré, Giuseppe

- Usi e costumi, credenze e pregiudizi del popolo siciliano, Vol. 1, Il Vespro: Palermo,
1978 (Ristampa dell’edizione del 1887-88)

- Discorsi e conferenze, (a cura di Bellantonio L), CIE: Palermo, 2009.

Pratt, Mary Louise
- “Arts of the contact zone.” Profession, 1991, pp.33-40.

44


https://doi.org/10.3991/ijim.v16i16.31811

Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

Pujol-Tost, Lucia & Economou, Maria

- “Exploring the suitability of Virtual Reality interactivity for exhibitions through an
integrated evaluation: The case of the Ename Museum”. Museology, 4(4), 2007, pp.
81-97.

Trento, Maria Costanza

- “Mead: una vita tra ricerca ¢ museo”. In Bellantonio, Loredana (a cura di),
Margaret Mead e [’antropologia al femminile. Contesti Antropologici/
Anthropological Contexts, 9, 2022, pp. 105-121.

vom Lehn, Dirk, Heath, Christian, & Hindmarsh, Jon

- “Exhibiting interaction: Conduct and collaboration in museums and galleries”,
Symbolic  Interaction, 24(2), 2001, pp.189-216. https://doi.org/10.1525/
$1.2001.24.2.189.

Wagner, Bernd
- “Kontaktzonen im Museum. Kindergruppen in der Ausstellung Indianer
Nordamerikas”. Paragrana, 19(2), 2010, pp.192-203.

Wen, Jingbo, & Ma, Baoxia

- “Enhancing Museum Experience through Deep Learning and Multimedia
Technology”. Heliyon, 10(12), 2024.

45


https://doi.org/10.1525/

46

Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

I1 culto di San Nicola di Bari nella valle dell’Aventino
(Abruzzo): storia ed evoluzione dal Medio Evo all’attualita

Amelio Pezzetta

The cult of Saint Nicola of Bari in the Aventino Valley (Abruzzo): history and evolution from the
Middle Ages to the present day

Abstract
The Aventino Valley is an area of the Chieti Province and the Region of Abruzzo that includes 11
municipalities: Palena, Lettopalena, Colledimacine, Taranta Peligna, Lama dei Peligni, Torricella
Peligna, Montenerodomo, Gessopalena, Fara San Martino, Civitella Messer Raimondo and Casoli.
Since the dawn of the 20th century, the local population has begun to decline due to emigration, falling
from a peak of over 34000 total inhabitants recorded in 1911 to just over 13000 individuals counted
during the 2021 census. Until the end of the 50s of the last century, in all the municipalities of the
valley, the prevailing economic activity was agriculture. Now, the workers in this sector have
significantly decreased and the people finds other jobs. This essay analyzes the historical evolution of
the cult of Saint Nicholas in this geographical area. The facts reported, when not directly known to the
writer, have been obtained from various bibliographical sources, interviews with local people and the
consultation of websites. They demonstrate that cultural changes have led to its decline, and that many
events are now almost forgotten. Consequently, their recording is undertaken to prevent their complete
extinction.
Keywords: Aventino, San Nicola, Abruzzo, feast, tradition

Introduzione

La valle del fiume Aventino ¢ un ambito geografico dell’Abruzzo interamente
compreso in Provincia di Chieti e a cui appartengono i seguenti Comuni: Casoli,
Civitella Messer Raimondo, Colledimacine, Fara San Martino, Gessopalena, Lama
dei Peligni, Lettopalena, Montenerodomo, Palena, Taranta Peligna e Torricella
Peligna.

L’area inizid0 ad essere sporadicamente abitata dal Neolitico. Nelle ere
successive si formarono i primi villaggi, il sistema paganico-vicano, due importanti
municipi romani, i centri fortificati sulle cime di colline e infine si giunse all’assetto
urbanistico attuale costituito in gran parte da Comuni con un centro di riferimento
principale, frazioni e case sparse.

All’alba del XX secolo la popolazione locale inizido a ridursi a causa
dell’emigrazione, scendendo dal valore massimo di oltre 34000 abitanti totali
registrati nel 1911 a poco piu di 13000 individui conteggiati durante il censimento del
2021, con alcuni Comuni che sono a rischio di completo spopolamento. Per questo

47



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

motivo, quasi dappertutto, ora si osservano: frazioni, strade e rioni semiabbandonati;
poche persone e soprattutto anziane; luoghi di ritrovo, esercizi commerciali e
botteghe artigianali che hanno chiusa 1’attivita.

Per quanto riguarda 1I’economia, sino agli inizi degli anni Sessanta del secolo
scorso, la maggior parte della popolazione praticava 1’agricoltura.

Un’altra attivita che aveva un ruolo importante nell’economia,
I’organizzazione dello spazio territoriale e la vita locale era la pastorizia, nonostante
fosse caratterizzata da pochi addetti per ogni Comune.

Ora il totale dei pastori presenti in tutta la valle ¢ inferiore alle dita di una
mano, gli addetti all’agricoltura sono diminuiti notevolmente e la maggioranza della
forza lavoro trova occupazione nelle aziende industriali, i servizi, il turismo, la
pubblica amministrazione, il commercio, I’artigianato, etc.

L’attivita agricola ha avuto un ruolo importantissimo anche nella cultura e le
relazioni sociali degli abitanti di tutti i Comuni della valle poiché ha condizionato la
mentalita collettiva, il modello di vivere quotidiano, la tipologia delle abitazioni, il
rapporto con il sacro, il regime alimentare, la composizione famigliare, il modo di
rapportarsi tra i suoi membri, la concezione della scansione temporale e del
calendario festivo.

Il suo abbandono abbastanza generalizzato ¢ stato seguito da cambiamenti
culturali che hanno investito tradizioni con radici secolari, a dimostrazione che
anch’esse hanno un proprio divenire storico caratterizzato da defezioni e nuove
invenzioni.

Alcune di esse riguardano San Nicola di Bari che con il presente lavoro
saranno analizzate e descritte.

Una finalita che si vuole perseguire con la loro descrizione ¢ di evidenziare i
significati simbolici che le sono attribuite e le modifiche che hanno subito a causa dei
decorsi storici e delle trasformazioni economiche che si sono registrate nell’area
d’indagine.

I fatti riportati, quando non conosciuti direttamente dallo scrivente, sono stati
ricavati da varie fonti bibliografiche, interviste a persone del luogo e la consultazione
di siti informatici.

Chi ¢ San Nicola di Bari
Le vicende agiografiche di San Nicola di Bari sono ampiamente descritte in vari testi,
importanti enciclopedie e siti internet. Pertanto, nel presente paragrafo si

riassumeranno alcune sue parti che si ritengono utili per la piena comprensione dei
fatti che saranno illustrati nel prosieguo del presente lavoro.

48



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

San Nicola di Bari ¢ un santo venerato dai cattolici e dagli ortodossi. Sembra
che nacque nella localita turca di Patara, il 15 marzo 370 e mori il 6 dicembre 343
nella citta di Mira (I’odierna Demre), un’importante cittadina turca dell’epoca.

La sua famiglia di origini agiate lo educo al cristianesimo e, Nicola grazie alle
sue qualita morali e religiose divenne vescovo di Mira.

Si narra che il Santo fu anche un importante protagonista del concilio
ecumenico della Chiesa Cattolica tenutosi a Nicea nel 325.

La vita terrena di San Nicola ¢ cosparsa di episodi leggendari che furono le
principali fonti ispiratrici dei suoi patronati e narrano che operd vari miracoli che
contribuirono alla guarigione di molte persone.

In uno dei racconti che lo riguardano si narra che a causa della fede religiosa il
Santo fu perseguitato, imprigionato, esiliato e infine liberato nel 313 dall’Imperatore
Costantino.

In altri episodi leggendari si narra che San Nicola fu un grande benefattore
poiché ereditd dai genitori un consistente patrimonio che distribui ai poveri, aiuto tre
sorelle ad acquisire la dote per i loro matrimoni, salvo alcuni marinai da una tempesta
e fece assolvere tre ufficiali bizantini condannati ingiustamente.

Il suo culto fu praticato inizialmente nell’ Asia Minore e durante I’ Alto Medio
Evo si diffuse in altre regioni appartenenti all’Impero Bizantino.

L’epoca in cui il culto per il vescovo di Mira giunse anche in Italia ¢ alquanto
incerta. C’¢ chi dice che tra il IV-V secolo, un gruppo di monaci basiliani lo porto
anche nella nostra penisola, mentre altre voci sostengono che le prime prove della sua
esistenza risalgono al VI secolo e sono documentate a Roma.

Una delle principali cause che contribuirono ad allargare la fama di San
Nicola furono le sue reliquie da cui si diffuse la voce che gocciolasse la manna, un
liquido acquoso che si forma nella sua tomba e a cui furono attribuiti poteri
taumaturgici.

Questa fama raggiunse anche Bari e di conseguenza nel 1087 alcuni marinai
locali giunsero a Demre, riuscirono a trafugarle ed a trasportarle nella loro citta ove le
affidarono in custodia ai monaci benedettini.

La loro presenza a Bari fu una specie di benedizione che contribui a far
diventare la citta una meta di importantissimi pellegrinaggi. Inoltre, fu uno dei motivi
principali che alimento il culto nicolaiano diffondendolo in altri ambiti geografici.
Infatti, esso raggiunse anche 1I’Europa Occidentale e Centrale in cui San Nicola si
trasformo in un antecedente di Babbo Natale: Santa Klaus che fa regali ai bambini.

Come si diceva a San Nicola sono attribuiti molti patronati. Infatti, ¢
considerato il santo patrono di diverse categorie sociali e professionali tra cui i
poveri, 1 bisognosi, i commercianti, i marinai, i pescatori, i pastori, i bambini, le
ragazze nubili, i1 farmacisti, i profumieri, ibottai,i vetrai, gli avvocati, i
commercianti, e le vittime degli errori giudiziari. etc.

49



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

In Italia ¢ il patrono anche di poco meno di 300 Comuni e gli sono dedicate circa
1200 chiese.

Ad avviso di Niola, San Nicola insieme ad altri santi: “Non resta circoscritto
entro una vicenda religiosa e agiografica: ¢ anche un campione della collettivita nel
senso della parte che rappresenta il tutto; un emblema civico che incarna i caratteri
della citta, della collettivita o del gruppo che lo hanno eletto patrono facendone cosi il

2]

proprio logo soprannaturale™”.

La diffusione del culto di San Nicola di Bari in Abruzzo

San Nicola di Bari ¢ un importante emblema della cultura religiosa abruzzese che ha
influenzato la toponomastica, la storia dell’arte, la letteratura e le tradizioni popolari.

In questa Regione il suo culto ¢ abbastanza diffuso e a dimostrarlo
concorrono: le numerose chiese, eremi e cappelle votive che gli sono dedicate; la
conservazione di sue statue in quasi tutti i Comuni; il fatto che 16 di essi lo hanno
scelto come santo patrono; i numerosi festeggiamenti che ancora gli sono tributati.

Quest’insieme di fatti portano a chiedersi: quali sono state le cause che hanno
favorito questa larga diffusione e qual ¢ la loro origine?

Con molta probabilita la diffusione del culto nicolaiano in Abruzzo ¢ la
conseguenza di piu eventi € motivazioni che in passato si sovrapposero: importazione
di modelli cultural-religiosi dalla Puglia, frequenti pellegrinaggi, la necessita di
scegliere un adeguato nume soprannaturale a cui ricorrere per superare i problemi
esistenziali ecc.

La diffusione iniziale del culto di San Nicola avvenne durante I’Alto Medio
Evo nella Marsica, nell’Alta valle dell’Aterno e in alcune localita del chietino e,
potrebbe essere stata favorita dai bizantini e i monaci benedettini. Quest’ipotesi ¢
avvalorata dall’esistenza in alcune zone citate di chiese dedicate al Santo che sono
antecedenti I’XI secolo, quando le sue reliquie furono traslate da Mira a Bari.

In particolare, nel Comune aquilano di Molina Aterno, il culto di San Nicola
lo portarono nell’VIII secolo, i monaci benedettini del monastero molisano di San
Vincenzo al Volturno (Is). Tenendo conto di questa certezza, s’ipotizza che fatti
abbastanza simili potrebbero essere avvenuti anche in altre localita.

In altri studi si concorda nell’ammettere che il culto del vescovo di Mira in
Abruzzo potrebbe esservi arrivato durante il basso Medio Evo dalla Puglia a causa
della transumanza pastorale e 1 frequenti pellegrinaggi.

La transumanza stagionale delle pecore dai pascoli primaverili-estivi delle
montagne abruzzesi a quelli autunnali e invernali della regione pugliese ¢ una pratica
molto antica che risale all’epoca preromana. Come ha sottolineato Bronzini essa

! Niola M., I Santi patroni, pag. 8.

50



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

“comporta uno spostamento stagionale di pastori e greggi con tutto il loro bagaglio di
beni materiali e spirituali”®. Infatti, quest’attivitd fondamentalmente economica, in
Abruzzo era accompagnata da tradizioni e riti religiosi vari tra cui benedizioni, offerte
votive e processioni finalizzate a proteggere i pastori e le loro greggi dalle situazioni
pericolose (malattie, intemperie ed altro); ¢ stata una causa che ha portato a scambi
culturali e lo sviluppo di pratiche religiose comuni tra i soggetti che vi partecipavano
e 1 territori delle regioni attraversate.

Una delle tradizioni religiose che si ¢ diffusa lungo le vie della transumanza ¢
stata proprio il culto di San Nicola di Bari e oggi a dimostrarlo concorrono le chiese
ed edicole religiose che furono costruite nelle localita disposte vicino ai percorsi
tratturali tra cui: Albe Vecchia (Aq), Cansano (Aq), Castel di Sangro (Aq), Farindola
(Pe), Fossacesia (Ch), Gioia dei Marsi (Aq)), Lanciano (Ch), Lettomanoppello (Pe),
Ofena (Aq), Pescosansonesco (Pe), Pollutri (Ch), Secinaro (Aq), Sante Marie (Aq),
Tione (Aq) e Vasto (Ch).

A loro volta, 1 principali tratturi attraverso i quali il culto di San Nicola ¢
arrivato e si ¢ diffuso in Abruzzo sono stati quelli di Celano-Foggia, L’Aquila-
Foggia, Pescasseroli-Candela e i loro rami secondari.

San Nicola nella valle dell’Aventino: la diffusione iniziale del culto

Al pari altre localita regionali, si potrebbe ipotizzare che anche nella valle
dell’Aventino, la diffusione iniziale del culto di San Nicola avvenne prima del
trasporto delle reliquie a Bari e fu favorita dai monaci benedettini.

In effetti, come dimostrano il Chronicon Farfense (1903), il Chronicon
Vulturnense (1929) e il Memoratorium dell’Abate Bertario, (1929), la presenza dei
monaci benedettini in varie zone della valle stessa ¢ documentata a partire dall’VIII
secolo. Tuttavia, non esiste nessun documento storico dimostrativo che essi diffusero
il culto di San Nicola in quest’ambito geografico.

In un calendario delle feste liturgiche della diocesi di Chieti risalente all’XI-
XII secolo non risulta neanche che San Nicola fosse festeggiato (Balducci 1929).
Sulla base di questa notizia storica e del fatto che tutti i Comuni della valle, tranne
Palena, appartenevano a tale circoscrizione ecclesiastica, ¢ anche da escludere che
all’epoca, il culto nicolaiano fosse stato introdotto ufficialmente nel contesto
geografico in esame.

Alla luce dei fatti riportati ¢ da supporre che San Nicola inizid ad essere
ufficialmente e largamente venerato dopo il XII-XIII secolo, quindi in seguito al

2 Bronzini, G. B., Transumanza e religione popolare, in Narciso E., (a cura), La cultura della
transumanza, pag. 114.

51



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

trasporto delle reliquie a Bari e, I’unica causa ammissibile che possa giustificare
questa diffusione del culto dalla Puglia ¢ I’attivita dei pastori transumanti.

La transumanza e 1 suoi tratturi, nel contesto in considerazione sono
documentati dall’epoca della dominazione sannitica sino all’Eta Moderna®.

Ad avviso di Manzi & Manzi (1997), all’epoca dei Sanniti (circa VIII-IV
secolo a. C.), ’ambito di studio era attraversato da 2 tratturi: uno detto dell’ Aventino
che collegava Campo di Giove (Aq) e Palena (Ch) con Sant’Angelo del Peschio (Is)
attraversando Colledimacine, Torricella Peligna e Bomba (Ch); un tratturo secondario
che si sviluppava lungo il corso del fiume e collegava Palena con Piano Laroma
(Comune di Casoli) attraverso i territori di Taranta Peligna, Lama dei Peligni,
Gessopalena e Civitella Messer Raimondo*.

Tali tratturi continuarono ad essere attraversati dai pastori e le loro greggi
durante I’occupazione romana, il Medio Evo e I’Eta Moderna.

In particolare, tra la seconda meta del XVI e i primi decenni del XVII secolo,
come ha dimostrato Como (2012), allevatori e proprietari di greggi originari di
Colledimacine, Fallascoso, Fara San Martino, Gessopalena, Lettopalena, Lama dei
Peligni, Montenerodomo, Palena, Taranta Peligna e Torricella Peligna), durante le
stagioni autunnale e invernale portavano le loro pecore nei pascoli pugliesi.

Le relazioni di alcune visite pastorali della seconda meta del XVI secolo, a
loro volta confermano che a Montenerodomo si praticava la transumanza, aggiungono
che 1 pastori locali erano molto legati alle tradizioni religiose e quando facevano
ritorno in paese si facevano rilasciare dai preti pugliesi i bollettini delle comunioni
fatte’.

Questi spostamenti stagionali, nel loro complesso hanno favorito gli scambi
culturali tra le regioni attraversate e I’importazione dalla Puglia di vari culti tipici
dell’universo pastorale abruzzese tra cui quello per San Nicola di Bari.

Di conseguenza la venerazione per il vescovo di Mira ebbe una larga
diffusione geografica, acquisi una notevole popolarita, furono costruite chiese a lui
dedicate e il Santo sino ad alcuni decenni fa era considerato il protettore
soprannaturale dell’intera valle, dei pastori e delle loro greggi.

3A tal proposito si vedano: Como R., Dalla valle Aventina alla locazione di Arignano: quando al calar
che fanno. La mena delle pecore nel periodo della prima professazione 1553 — 1615; Cuomo L., Vie
armentizie della media Valle del Sangro; Manzi A. & Manzi G., Pastori, lanaioli e contadini. La
pastorizia nel versante orientale della Majella.

4 Manzi A. & Manzi G., Pastori, lanaioli e contadini, op. cit, p. 29.

5 Carpineto A., Aspetti della Controriforma in Abruzzo, pag.16.

52



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

Le chiese della valle dell’Aventino dedicate a San Nicola

Il primo importante effetto storicamente documentato della diffusione del culto di San
Nicola nella valle dell’ Aventino ¢ fornito dalla costruzione delle chiese a lui dedicate.

Nell’area, attualmente sono presenti edifici di culto dedicati al vescovo di
Mira nelle seguenti localita: Calazzotto (una frazione di Civitella Messer Raimondo),
Colledimacine, Fallascoso (frazione di Torricella Peligna), Fara San Martino, Lama
dei Peligni, Lettopalena e Taranta Peligna e quindi in 7 Comuni sul totale di 11.

In alcune chiese degli altri Comuni, invece si conserva una sua statua e, come
vedremo, sono documentati vari fatti che lo riguardano, a dimostrazione di una
venerazione ampiamente condivisa e diffusa.

Le prime notizie storiche su tali centri religiosi sono riportate nel volume
riguardante 1’elenco delle chiese abruzzesi che nei primi decenni del XIV secolo
corrisposero le decime ai collettori apostolici (Sella 1939). A tal proposito risulta che
negli anni 1324-1325 le pagarono le chiese di San Nicola site a Colledimacine, Lama
dei Peligni e Taranta Peligna.

Il registro suddetto non cita I’antica chiesa di San Nicola di Bari di
Lettopalena che secondo alcune fonti risalirebbe al XII secolo, era a tre navate e fu
distrutto dai tedeschi in ritirata durante il secondo mondiale. In seguito, fu
completamente abbandonato e negli anni 50 del secolo scorso, una nuova chiesa
parrocchiale a tre navate dedicata al vescovo di Mira ¢ stata costruita in un’area
pianeggiante del Comune.

La chiesa di San Nicola di Taranta Peligna ¢ la sede dell’unica parrocchia del
Comune e conserva un busto ligneo del Santo che risale al XVIII secolo. Ad avviso di
Madonna (1999) essa fu costruita durante la prima meta del XIV secolo trasformando
in un luogo di culto, un antico castello precedentemente edificato sopra una grossa
rupe posta sul lato sinistro del flume Aventino®.

La chiesa lamese di San Nicola citata nel 1324 corrisponde all’attuale chiesa
parrocchiale presente in un ambito panoramico e centrale del paese situato presso il
municipio e I’omonima piazza.

Nel XIV secolo era una chiesa rurale disposta fuori del borgo e
probabilmente circondata solo da poche abitazioni. In seguito, ha acquisito maggiore
importanza locale, mentre nel 2015 ha cambiato denominazione ed ¢ stata dedicata a
Gesu Bambino.

Anche la chiesa di Colledimacine ¢ sede di parrocchia, ¢ edificata al centro del
paese ed ¢ 1’unico edificio di culto aperto al pubblico. La sua costruzione risalirebbe
al XVIII secolo, probabilmente anche in questo caso avvenne nei pressi di un antico
castello ed ¢ da supporre che sostitui ’antica chiesa con la stessa denominazione che

® Madonna An., Da matutine a dope hundenore e vemmarie. Folklore di Taranta Peligna. Litografia
Brandolini, Sambuceto (Ch), pp. 233-234.

53



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

corrispose le decime nel 1324. Sino al 1806 era di diritto feudale e il suo rettore, al
quale era assegnato il titolo di arciprete, lo nominava il feudatario di turno.

La chiesa di San Nicola di Fallascoso ¢ addossata alla cima di un colle e gode
di un’ottima posizione panoramica con un’ampia vista sulla valle dell’Aventino e il
massiccio della Majella.

La prima citazione storica che la riguarda risale al 1416. Quella successiva si
ha nella relazione della visita pastorale del 1568%. Nel suo aspetto attuale, essa
risalirebbe al XVIII secolo e sembra che fosse costruita sui ruderi di un antico
palazzo medievale. Con molta probabilita sostitui una chiesa piu antica. A tal
proposito, Cuomo e Di Renzo (2021) hanno scritto che nei pressi di una fontana e un
tratturello posti tra Fallascoso e Montenerodomo c’era una chiesa intitolata a San
Nicolo che probabilmente crollo tra la seconda meta del XIV e il XV secolo e poi fu
ricostruita nel centro di Fallascoso’.

Alle chiese parrocchiali sinora citate e dedicate al vescovo di Mira sono da
aggiungere altre secondarie che sono presenti in altri Comuni.

La prima di esse ¢ una piccola chiesetta che si trova nella vecchia zona
industriale del Comune di Fara San Martino. Sino a circa 40-50 anni fa ogni sabato vi
si celebrava una messa e talvolta i bambini facevano a gara tra loro per tirare una
cordicina che muoveva la campana.

La seconda ¢ un’altra chiesa sussidiaria che si trova nella frazione Calazzotto
del Comune di Civitella Messer Raimondo.

E da osservare che tutte le chiese dedicate al vescovo di Mira che sono state
riportate si trovano al centro dei paesi e non lungo gli antichi tratturi, a dimostrazione
di un culto che fu importato in questi luoghi ad esclusivo uso e consumo della
popolazione residente e non dei pastori transumanti in cerca di luoghi di riposo, fonti
di approvvigionamento e preghiere.

Esse sono situate sempre in ambiti molto panoramici, con un’ottima vista sui
paesaggi circostanti e, in questo modo assolvevano alla funzione di importanti punti
di riferimento comunitari ed esistenziali che annunciavano i momenti di dolore e
pericolo; scandivano la vita religiosa con le sue celebrazioni festive e lavorativa
quotidiana. Infatti, sino a circa 60-70 anni fa, i rintocchi dei loro orologi e campane
che si sentivano anche ad alcuni chilometri di distanza, comunicavano 1’inizio delle
funzioni religiose, i lutti cittadini e I’ora quotidiana che i contadini utilizzavano per
I’inizio e fine dei lavori agricoli e il consumo di alcuni pasti principali.

Le intitolazioni delle chiese al vescovo di Mira innanzitutto simbolizzano la
volonta di onorare la sua vita e di chiedere la sua assistenza soprannaturale per
I’intera comunita. Inoltre, con tale denominazione ogni localitd ha definito alcuni
tratti principali dei propri riferimenti religiosi, simbolismi comunitari e storici.

" Madonna Al., Juvanum, Santa Maria del Palazzo, Torricella, Fallascoso, Montenero, p. 96.
8 Cuomo, L. & Di Renzo A., Fallascoso Borgo d’altura. Indagini storico-paesaggistiche, p. 134.
® Cuomo, L. & Di Renzo A., op. cit., pag. 102.

54


https://it.wikipedia.org/wiki/XVIII_secolo

Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

Le chiese di San Nicola dei Comuni riportati, recentemente hanno perso vari
significati e simbolismi attribuiti dalla cultura agro-pastorale e, come visto, in un caso
ha modificato la sua secolare denominazione. Ora, essenzialmente sono considerati
edifici di culto in cui manifestare la propria fede religiosa ed a questa finalita hanno
aggiunto funzioni turistiche e rievocative poiché ritenute importanti beni culturali,
artistico-architettonici e luoghi di conservazione della memoria collettiva.

Le leggende

La consultazione di varie fonti bibliografiche e le interviste ad alcuni residenti hanno
portato alla raccolta di diverse leggende riguardanti San Nicola.

La prima di esse fu raccolta a Gessopalena da Gennaro Finamore ed ¢
intitolata “Il miracolo di San Nicola di Bari”'°. Nella leggenda si narra che un giorno
San Nicola ando a Roma portando con s¢ due asinelli, uno di color bianco e un altro
nero. Durante il viaggio si fermo in una locanda e dopo la cena il Santo chiese al
locandiere se avesse governato gli asini, ottenendo una risposta positiva. Quando si
reco nella stalla, San Nicola si accorse che i due asini avevano la testa mozzata. Con
gran sorpresa del locandiere, il Santo le riattacco mettendo la testa dell’asino nero sul
corpo di quello bianco e viceversa. Il mattino dopo San Nicola riprese il viaggio,
mentre il locandiere pensando che un prelato viaggiasse con molti soldi si apposto gli
disse: “Faccia a terra”. San Nicola che aveva assistito alla scena si volto, tocco il
locandiere con una bacchetta, lo trasformo in un asino e lo lego al carretto vicino agli
altri due.

La sera, quando San Nicola vide dei conoscenti disse loro che se avessero
bisogno d’aiuto poteva prestare un asino. Loro accettarono, si accordarono sul
compenso, il Santo offti il locandiere trasformato in un somaro, disse di trattarlo bene
e poi parti. Quando arrivdo a Roma, San Nicola ando dal papa e vide che aveva una
bella colonna in una camera. Siccome penso che stesse meglio nella sua chiesa, San
Nicola chiese al pontefice di dargliela e ottenne una risposta positiva. Allora San
Nicola tocco la colonna ed essa si ritrovo in riva al mare dove fu imbarcata per Bari.
In seguito, il Santo parti, giunse nel luogo dove aveva trasformato il locandiere in un
asino e chiese a coloro a cui lo aveva affidato se aveva lavorato bene. Essi risposero
di si e lo pagarono. La sera dopo San Nicola si reco alla locanda e chiese alla moglie
del locandiere se sapesse dove si trovava il marito. Lei piangendo gli rispose che era
morto. San Nicola replico che non era vero poiché suo marito era andato a “buscar
denaro”. In seguito, San Nicola tocco 1’asino, gli riassegno le vesti del locandiere, gli
consegno i soldi e gli disse: “Questo e denaro buono che te lo sei sudato”.

19 Finamore G., Quando Cristo andava per il mondo, pagg. 55-56.

55



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

La seconda leggenda che si riporta ¢ intitolata “San Nicola e San Savino” e fu
raccolta anch’essa da Finamore a Gessopalena!!.

In sintesi, essa narra che mentre San Nicola ¢ San Savino conversavano con il
papa in compagnia di alcuni turchi che non credevano alla Santissima Trinita, San
Nicola levo un mattone dal pavimento e gli chiese di cos’era fatto. Il mattone rispose:
“lo sono fatto di terra, acqua e fuoco e sono una sola cosa”. Allora San Nicola si
rivolse ai turchi e disse: “Ecco il mattone € tre cose € una sola cosa, e cosi le tre
persone della Santissima Trinita sono contemporaneamente tre persone € un solo
Dio”. Dopo aver sentito queste parole i turchi si convertirono

La terza leggenda su San Nicola fu raccolta a Lama dei Peligni e pubblicata
nel secolo scorso da Francesco Verlengia!?. In essa si narra che un pellegrino prima
della partenza per Bari promise a un compare che gli avrebbe portato un ricordo di
San Nicola. Poiché si dimentico della promessa fatta, il pellegrino al suo ritorno non
porto nulla. Allora il compare gli disse: “Se mi portavi anche una pietra, sarei stato
felice”. 1l pellegrino inizialmente rispose: “Ma le pietre sono dappertutto”. In seguito
si chino, ne raccolse una, la diede al suo compare che la bacio e su di essa apparve
I’immagine di San Nicola.

La quarta leggenda che si riporta in questa sede fu narrata diversi anni fa allo
scrivente da un’anziana signora di Lama dei Peligni e poi pubblicata in un saggio'?.

In essa si narra che un tempo la citta di Bari era affamata. Di conseguenza la
popolazione si raccolse in chiesa e invoco I’intervento del suo santo protettore con le
seguenti parole: “San Nicola di conforto / o pane o morte”. Esaurite le invocazioni e
le preghiere, ogni persona torno alla propria abitazione con la speranza nel cuore di
essere esaudita nelle proprie suppliche. Dopo alcuni giorni, improvvisamente le
campane della chiesa in cui si conservano le spoglie di San Nicola suonarono da sole
e la popolazione barese, cosciente di assistere a un evento straordinario tornd in
chiesa. Tra i convenuti c¢’erano alcuni marinai che dissero di aver notato 1’arrivo in
porto di una nave con un carico di grano. Dopo D’attracco, dalla nave scese un
ufficiale che si recod dalle autoritd comunali e riferi che il grano con un anello gli
erano stati affidati da San Nicola. In seguito, le autorita locali si recarono in chiesa e
si accorsero che dal dito del Santo mancava proprio 1’anello.

Questo racconto in cui sostanzialmente si fa presente che San Nicola dono il
cibo ai baresi ¢ caratterizzato da varianti che ammettono donazioni miracolose di
alimenti in localita diverse da parte del Santo in questione.

Anche nella valle dell’Aventino esistono due leggende simili riguardanti San
Marziale, il patrono di Torricella Peligna e la Madonna dei Raccomandati che si
venera a Gessopalena. In entrambi 1 casi essi procurarono fonti di
approvvigionamento alimentare alle popolazioni dei loro Comuni che attraversavano

! Finamore G., op. cit. pp. 57-58.
12 Verlengia F., San Nicola di Bari, op. cit., pag. 27.
BPezzetta A., San Nicola a Lama dei Peligni. La chiesa, il culto, le tradizioni e le leggende, pag. 255.

56



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

dei momenti di carestie. Queste leggende condividono il tema dei santi che donano il
cibo e hanno origine nella tradizione cristiana che considera il cibo stesso un dono
divino e un mezzo per esprimere i valori della carita e solidarieta. Inoltre, essi
evidenziano gli strettissimi legami protettivi tra i santi e le popolazioni che li hanno
scelti come numi tutelari, contribuendo a rinforzare i loro culti.

La quinta leggenda che si riporta fu narrata allo scrivente anch’essa
dall’anziana signora di Lama dei Peligni e pubblicata nel saggio citato'*. Essa
fornisce una spiegazione mitica sul fatto che la statua del Santo che si conserva nella
chiesa parrocchiale del paese ha tre dita tese verso il basso e adduce che furono
utilizzate per compiere un miracolo.

In particolare, nella leggenda si narra che una povera vedova aveva tre figli
che per sostenersi ogni giorno pascolavano le pecore di qualche ricco allevatore. Una
sera le pecore affidate tornarono da sole dal pascolo senza i tre pastorelli poiché essi
erano stati catturati, uccisi e posti in un barile per essere venduti come carne in
un’osteria frequentata da gente di passaggio. La madre non conoscendo la sorte dei
propri figli e non sapendo a chi rivolgersi penso di recarsi in chiesa e pregare San
Nicola di aiutarla. Il Santo impietosito dalle preghiere della povera donna scese sulla
terra, si vesti da viandante e dopo un po’ di tempo raggiunse 1’osteria in cui si
conservava il barile con la carne dei tre pastorelli. San Nicola chiese all’oste: “Vorrei
mangiare, cosa c’e di buono?”. “Ho un barile con carne molto tenera”, rispose 1’oste.
“Fammela vedere”, replico San Nicola. Quando gli fu portato il barile, il Santo vi
affondo le tre dita, fece resuscitare i bambini e li riaccompagno dalla loro madre.

In un’altra leggenda diffusa nella zona si narra che i marinai baresi per
trasportare le reliquie di San Nicola nella loro citta navigarono per otto giorni.

Le leggende riportate sono varianti locali di altre a larga distribuzione
geografica e tipiche espressioni della tradizione orale in cui spesso le storie cambiano
rispetto a un modello originario se sono riferite da soggetti diversi. Inoltre, esse si
possono considerare anche gli effetti di una tipica koine culturale che si ¢ originata
dall’intreccio dell’opera di evangelizzazione della chiesa con tradizioni antiche e i
bisogni esistenziali della popolazione.

La loro diffusione probabilmente ¢ da attribuirsi ai pellegrinaggi, 1’attivita dei
missionari e dei predicatori itineranti.

In genere la scenografia che le caratterizza con i suoi eventi straordinari ¢
mutuata dalla comunita agro-pastorale del passato. A loro volta i principali soggetti
che le animano sono sempre personaggi umili che nella devozione a San Nicola
ponevano le speranze del loro riscatto sociale e della liberazione dalle angosce
esistenziali della quotidianita.

Esse si raccontavano nei momenti conviviali, favorivano la socialita, le
occasioni d’incontro e di ascolto. La loro funzione era di far conoscere con un

14 Pezzetta A., San Nicola a Lama dei Peligni, op. cit., pag. 255.

57



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

linguaggio semplice e immediato alcuni poteri e prerogative soprannaturali attribuiti al
vescovo di Mira dalle credenze popolari, fornire alcune spiegazioni sul
funzionamento del mondo, trasmettere insegnamenti morali e principi del Vangelo.
Ora, invece appaiono decontestualizzate e lontane da un sentire comune.

I1 fatto che fossero oggetto di una certa fede popolare dimostra che i narratori
e 1 loro ascoltatori condividevano la credenza nell’esistenza di un mondo magico e
utopico popolato da personaggi con poteri sovrumani e in cui le forze del male si
scontrano con quelle del bene e si possono dominare.

A conclusione del paragrafo si osserva che la trasmissione di leggende simili,
come ha fatto notare Lia Giancristofaro in Abruzzo si ¢ impoverita e si puo dire quasi
perduta!®. Anche nella valle dell’ Aventino si ¢ assistiti a questo fenomeno poiché ora
solo pochi soggetti le ricordano e in alcuni casi sono confinate solo in antiche
pubblicazioni del passato. Talvolta capita che qualche individuo che vuole imporsi
all’attenzione pubblica come un profondo conoscitore della cultura locale, le
ripropone suscitando quasi sempre curiosita e meraviglia.

Le invocazioni religiose, i detti, i proverbi, i canti e gli aneddoti

Sino ad alcuni decenni fa, nel contesto in esame erano abbastanza diffusi 1 detti, i
proverbi, i canti, gli aneddoti e le invocazioni religiose riguardanti il vescovo di Mira.
A tal proposito Verlengia scrisse che San Nicola ¢ il santo protettore della valle
dell’Aventino “che s’invoca sempre; nella disgrazia e nella felicita, nelle delusioni e
nelle speranze. Quando una famiglia ¢ prospera, e concorde ¢ segno che S. Nicola
tiene la mano sopra la casa”!®,

La documentazione sulle invocazioni religiose rivolte a San Nicola di Bari
parte dal XVIII secolo ed ¢ ricavata da vari rogiti testamentari dell’epoca. Infatti, la
consultazione fatta dallo scrivente diversi anni fa di circal 00 rogiti ha evidenziato che
nella valle dell’Aventino, San Nicola, dopo la Madonna e San Giuseppe, era il piu
invocato per proteggere 1’anima al momento dell’estremo trapasso. A dimostrazione
di questa tesi si riportano le seguenti dichiarazioni spirituali trascritte in tre
testamenti. Nel primo che risale al 1719, un sacerdote di un Comune dell’ambito di
studio fece scrivere: “Conoscendo quanto sia inestimabile il prezzo della propria
anima redenta col proprio sangue di Nostro Signore Gesu Cristo unico genito
dell’Eterno Padre, nella sua passione e con tutta devotione et humilta la raccomanda
et da hora per all’ora nel passaggio farra da questa a miglior vita la riconsegna nel
seno della Infinita Misericordia dell’Eterno Iddio Padre, Figliolo et Spirito Santo,
pregandolo ad ogni maggior divozione, concederli largo perdono et indulgenza di

15 Giancristofaro L., Folklore abruzzese. Dai modelli del passato alla postmodernita., p. 271.
16 Verlengia F., San Nicola di Bari, op. cit., pag. 27.

58



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

tutti li peccati commessi et le offerte fatteli per tutto il tempo di sua vita affinche
dopo la sua morte mediante li meriti del pretioso sangue sparso dal Nostro Signore
Gesu Cristo nella sua Santissima Passione, Vergine Maria et intercessione delli
gloriosi Sancti Pietro e Paolo, S. Giuseppe, S. Nicola et altri suoi protettori ed
avvocati si compiaccia la sua divina maesta riceverla in gratia nella Celeste Patria del
Paradiso in compagnia dei Suoi Santi et eletti!”.

Nel secondo rogito del 1725 fu trascritta la seguente invocazione: “Con tutto
I’intimo del cuore raccomanda 1’anima sua all’Onnipotente Iddio, Padre, Figlio et
Spirito Santo pregandolo per i meriti della Santissima Passione del Nostro Signore
Gesu Cristo, Protettione dalla Vergine Maria, del suo Santo Angelo Custode, Santo
Nicola, S. Francesco Saverio et altri suoi Santi avvocati e protettori, voglian degnarsi
assistere nel punto della sua morte difendendola da diaboliche insidie, dargli felice
passaggio da questa a miglior vita e riceverla nella Celeste Patria del Paradiso in
compagnia di tutti i Santi e Beati™!®.

Nel terzo rogito del 1735 il testatore espresse le seguenti volonta: “Sapendo
quanto sia inestimabile la sua anima, con tutto I’intimo del suo cuore la raccomanda
con tutta humiltd e devozione al Supremonarca ed Onnipotente Iddio, Padre,
Figliuolo e Spirito Santo chiedendogli humilmente perdono di tutti li peccati
commessi et offese fatteli in tutto il tempo di vita, pregandolo humilmente per li
meriti del Suo sangue sparso di Nostro Signore Gesu Cristo, nella sua dolorosa
passione, il suo Angelo Custode, la Beatissima Vergine Maria, S. Giuseppe suo
sposo, gli Apostoli Pietro e Paolo, S. Nicola, S. Antonio da Padova, S. Francesco
Saverio, i Santi Avvocati e protettori difendere nel punto estremo la mia anima da
tentazioni diaboliche e condurla nella Celeste Patria del Paradiso™!.

La consuetudine di riportare le invocazioni religiose negli atti notarili si ¢
persa. Infatti, nei rogiti testamentari del XIX e del XX secolo che sono stati
consultati, le citazioni del vescovo di Mira e di altri santi sono scemate sino ad
annullarsi completamente. Invece, la credenza che San Nicola potesse proteggere
I’anima nel momento dell’estremo trapasso ¢ rimasta, come dimostra il seguente
canto che spesso intonava il parroco di Colledimacine prima del suo decesso
avvenuto nel 2024: “Avvocato San Nicola / protettore dei sacerdoti / d¢h accetta i
nostri voti / per la santa carita”.

Durante il XX secolo, nel contesto in esame, San Nicola era considerato un
santo dell’abbondanza che s’invocava per qualsiasi necessita esistenziale.

7Archivio di Stato di Chieti sottosezione di Lanciano, Profocolli rogati dal notaio Deliberato
Francesco di Gessopalena dal 1685 al 1732, vol. 16.

18 Archivio di Stato di Chieti sottosezione di Lanciano, Protocolli rogati dal notaio Deliberato
Francesco di Gessopalena dal 1685 al 1732, vol. 17.

19 Archivio di Stato di Chieti, Sottosezione di Lanciano, Protocolli rogati dal notaio De Vitis Antonio
di Palena dal 1734 al 1772, volume 1

59



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

A Lama dei Peligni il suo intervento protettivo si poteva richiedere recitando
la seguente orazione dialettale: “San Nicole de mare e de marine / ch’ajute tutte le
pellegrine / ajute pure a mé che so na povera sventurate “2°.

San Nicola era considerato anche un santo protettore dei bambini che favoriva
il loro sviluppo e I’apprendimento delle prime strutture linguistiche dei gerghi locali.
A tal proposito a Fara San Martino per favorire lo sviluppo psicofisico dei bambini in
tenera eta, si usava dire: “Sante Nicole lu passe e la parole”!. A Lama dei Peligni,
quando i bambini dimostravano alcune difficolta nell’acquisizione delle prime
elementari forme linguistiche si usava dire: “Sante Nicole dajje la parole”™?. A
Taranta Peligna, per lo stesso motivo si usava dire: “Sande Nicole porteje la
parole”?.

Nella valle dell’Aventino, la festa di San Nicola, ossia il 6 dicembre,
assumeva una certa importanza per osservare il movimento del sole, esprimere
considerazioni sulla durata delle ore di luce quotidiane e conteggiare i giorni che
mancavano all’arrivo del Natale.

A Colledimacine, Lama dei Peligni, Palena e forse anche in altri Comuni della
valle, un proverbio in tal senso sentenzia: “A Sande Nicole / Natale a diciannove”, il
cui significato ¢ che dalla festa di San Nicola a quella natalizia mancano 19 giorni.

A Taranta Peligna per affermare lo stesso concetto si usa dire: “A Sante Nicole
Natale a diciannove / Chi meglio sa cunta / diciannove jurre avemme da fa”?*,

Un altro proverbio con lo stesso significato raccolto a Lama dei Peligni ¢ il
seguente: “Sande Nicole / Natale a diciannove; Sanda Cuncette / Natale a diciassétte /
Sanda Luci / Natale a tridece; Sande Tumasse / Natale a quattre passe”?. La variante
di tale detto raccolta a Colledimacine afferma: “Mo ve’ santa Nicole / e Natale a
diciannove. / Santa Cuncette / e Natale a diciassettte /. Santa Luci’ / e Natale a tridece
di. / A Sante Tumasse / chi mejje sa cunta’ / quettre pesse semma fa”?°.

Il detto che segue, conosciuto in diversi Comuni, dimostra che la data del sei
dicembre era utilizzata per fare considerazioni sulla breve durata del periodo di luce
giornaliera: “A Sande Nicole lu juorne & luonghe nu passe de vove™?’.

20 pezzetta A., San Nicola a Lama dei Peligni, op. cit., pag. 254. Traduzione: San Nicola di mare e dei
marinai / tu che aiuti tutti i pellegrini / aiuta anche me che sono una povera sventurata.

HTraduzione e significato: San Nicola il passo € la parola (fallo muovere e parlare).

22 Pezzetta A., San Nicola a Lama dei Peligni, op. cit., pag. 255. Traduzione: San Nicola dagli la
parola.

BTraduzione: San Nicola portagli la parola.

24 Madonna An., Da matutine a dope hundenore e 'vemmarie, op. cit. pag. 243.

25 Traduzione: San Nicola / Natale a 19 / Santa Concetta (L’ Immacolata Concezione) / Natale a 17 /
Santa Lucia / Natale a 13 / San Tommaso / Natale a 4 passi.

26 Traduzione: Ora arriva San Nicola / e Natale a 19 / Santa Concetta / € Natale a 17 / Santa Lucia / €
Natale a 13 giorni / A San Tommaso / chi meglio sa contare / quattro passi dobbiamo fare.

27 Pezzetta, A., San Nicola a Lama dei Peligni, op. cit., pag. 255. Traduzione: A San Nicola il giorno &
lungo un passo di bue.

60



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

A Lama dei Peligni si citava il vescovo di Mira anche nel seguente detto
popolare che si utilizzava per augurare del male a qualcuno: “Pozza jje a S. Nicole
‘nche la mazze™?8,

Alle invocazioni religiose e proverbi riportati che riguardano San Nicola si
aggiungono una filastrocca e un canto.

La filastrocca che fu pubblicata da De Nino alla fine del XIX secolo, a suo
avviso era conosciuta in vari Comuni abruzzesi tra cui Casoli, ¢ composta dalle
seguenti strofe: “Sante Necole era piccirille / Se mitti ‘n mente de irse a fa’ frate. / La
mamme jie responne nchu ‘nnu ditte: / Vacce, Necole me’, sci’ beneditte. / La
mamme ]’ aresporrne ncu ‘nnu piante: / Vacce, Necole, te puzze fa’ sante. / La
mamme j’ aresponne cu’ ddulore: / Vacce, Necole mi’, alla bon’ora. / La mamme se
ne i ncu ji pariente. / Sante Necole vo’ mette ji diente. / La mamme se ne va pe ji
vecine; / Sante Necole ha ‘ntustate le legnine. / La mamme se ne va pe jju parentate;
Sante Necole se vuli fa’ frate”?’.

Il seguente canto dedicato a San Nicola ¢ stato riferito da un informatore, di
solito s’intonava durante i pellegrinaggi a Bari, ed ¢ conosciuto a Torricella Peligna
ed in altri Comuni della valle: “La cocce de S. Nicole jje I’adore, jje ’adore / la mene
de S. Nicole jje I’adore, jje I’adore / lu pede de S. Nicole jje I’adore, jje I’adore e li
voje adura / e Sante Nicole la grazie mi fa™%.

L’insieme dei canti, invocazioni religiose, detti e proverbi che sono stati
riportati sono un’ulteriore prova che nella valle dell’Aventino San Nicola di Bari era
oggetto di una profonda venerazione, entrava anche nelle composizioni popolari e si
era formata una cultura tipica in cui il Santo aveva assunto un ruolo di importante
protagonista.

Anche questi fatti nel loro complesso hanno perso la loro valenza comunitaria
e sono diventati desueti nel linguaggio popolare e nelle consuetudini quotidiane.

In alcuni casi essi alimentano le bacheche dei ricordi di vari siti facebook, le
pubblicazioni di cultura popolare o le conversazioni dei soggetti che citano fatti ed
episodi del passato.

28 Pezzetta A., San Nicola a Lama dei Peligni, op. cit., pag. 255. Traduzione: Possa andare in
pellegrinaggio a San Nicola con il bastone.

2 De Nino A., Usi e costumi abruzzesi: fiabe, vol 11I, pagg. 19-20. Traduzione: San Nicola era
piccolino / Si mise in testa di farsi frate: / La mamma gli risponde con un detto: / Vacci, Nicola mio, sii
benedetto. / La mamma gli risponde con un pianto: / Vacci, Nicola, tu possa esser santo. / La mamma
gli risponde con dolore: / Vacci, Nicola mio, alla buon’ora. / La mamma se ne ando con i parenti; / San
Nicola vuol mettere i denti. / La mamma se ne va con i vicini / San Nicola ha intostate le gengive / La
mamma se ne va con il parentado. / San Nicola ha voluto farsi frate.

30 Traduzione: La testa di San Nicola io la adoro io la adoro / la mano di S. Nicola io la adoro io la
adoro / il piede di S. Nicola io la adoro io la adoro / il piede di San Nicola / io la adoro e la voglio
adorare / e San Nicola tante grazie mi fa.

61



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

Le feste di San Nicola nella valle dell’Aventino

Un altro importante fatto che documenta I’importanza del culto per San Nicola ¢
I’organizzazione di feste in suo onore.

Il fatto che, come visto, nel contesto in esame fossero edificate varie chiese
dedicate al Santo durante il XIV secolo, porta ad ipotizzare che all’epoca il suo culto
dovesse essere diffuso e si organizzassero anche feste religiose in suo onore, ma su
questi aspetti nulla si sa. Si puo solo dire che con molta probabilita, nel rispetto di
consuetudini abbastanza generalizzate, nel Medio Evo si celebrassero funzioni
religiose, organizzassero pubbliche processioni e, davanti alle chiese citate, in
occasione delle feste dedicate a San Nicola di Bari: si raccogliessero giocolieri,
venditori ambulanti e bancarelle; si tenessero fiere e vendessero o scambiassero
animali, vivande, prodotti d’abbigliamento e artigianali.

Dal Medio Evo si passa all’Eta Moderna, in particolare al sinodo diocesano
teatino del 1616 in cui i convenuti deliberarono 1’estensione dell’obbligo di fare
osservare il precetto festivo durante le feste dei santi titolari delle parrocchie!.
Tenendo conto di questa prescrizione sinodale, si ha la certezza che San Nicola nel
XVII secolo era sicuramente festeggiato con solenni funzioni religiose nelle seguenti
localita della valle dell’Aventino: Colledimacine, Fallascoso, Lama dei Peligni,
Lettopalena e Taranta Peligna.

Per quanto riguarda le componenti civili delle feste, si puo dire che alle
generalizzate consuetudini medioevali che persistettero, si potrebbero aggiungere
altre variabili da luogo a luogo e che sono riassumibili in fuochi d’artificio e giochi
popolari.

Nel corso del XVIII e XIX secolo continud [’organizzazione dei
festeggiamenti dedicati a San Nicola in vari Comuni della valle.

Dalla relazione della visita pastorale effettuata a Lama dei Peligni nel 1804
risulta che nella chiesa parrocchiale si conservavano alcune reliquie di San Nicola di
Bari con le relative autentiche®?. Non ¢ dato di sapere quando esse furono acquisite,
ma si pud immaginare che il loro acquisto avvenne nel corso del XVII secolo quando
il commercio di tali oggetti sacri era abbastanza praticato. Questo fatto probabilmente
accentuo il culto per il Santo e I’organizzazione degli eventi festivi nel paese.

Dalla consultazione di documenti e dai racconti di vari soggetti intervistati ¢
emerso che a Colledimacine, Gessopalena, Lettopalena, Lama dei Peligni e Taranta
Peligna, nella prima meta del XX secolo si organizzavano vari eventi per festeggiare
o ricordare San Nicola di Bari.

31 Pezzetta A., San Nicola a Lama dei Peligni, op. cit., pag. 254.
32 Pezzetta A., San Nicola a Lama dei Peligni, op. cit., pag. 254.

62



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

Nel loro complesso esse erano caratterizzate da momenti in cui la fede
popolare si mescolava alla volonta di dimenticare le difficolta esistenziali, esprimere
la gioia di vivere e sognare un’esistenza piu felice.

In particolare, a Colledimacine, la prima decade del mese di settembre si
organizzava un’importante festa civile e religiosa dedicata a Sant’Emidio e San
Nicola.

A Lama dei Peligni la festa di San Nicola era preceduta da una novena serale
di preghiere’.

A Taranta Peligna, per onorare il vescovo di Mira si organizzavano: un
digiuno negli ultimi nove mercoledi che precedevano la festa, una novena di
preghiere, solenni vespri e il 6 dicembre una festa con una processione. Nella stessa
occasione un’emigrata negli Stati Uniti raccoglieva dei fondi tra i suoi parenti ed
amici e poi li inviava alla parrocchia®.

3 11 testo della novena di che si recitava a Lama dei Peligni in onore di San Nicola ¢ il seguente:
“Gloriosissimo nostro Patrono San Nicola, tu che fosti I’onore dei sacerdoti, lo splendore dei vescovi,
I’oggetto piu tenero della pieta del nostro popolo, tu che fosti sempre inflammato d’amore verso Dio e
verso il popolo, impetraci dal Signore una scintilla di tale carita e cosi saremo piu ancora di Dio e del
prossimo. Gloria al Padre...

Gloriosissimo nostro Patrono ed avvocato San Nicola, glorificato in mare, lodato in terra, invocato in
tutti i pericoli. Tu che ispiri santita pieno di buon odore, mira i bisogni di questo tuo popolo, proteggilo
e impetragli una virtu tale che lo unisca a Dio ora e sempre. Gloria al Padre...

Gloriosissimo nostro Patrono San Nicola, se lo zelo della divina gloria animo sempre la tua nobile
anima, ti muova ora a pieta delle anime nostre. Parlaci nell’interno del cuore, o gran santo, mentre noi
promettiamo di ascoltare cio che ci dirai, a gloria di Dio ed a nostro vantaggio. Gloria al Padre....
Gloriosissimo nostro Patrono San Nicola, Santo dei miracoli, colonna della chiesa, fedele dispensatore
dei divini tesori, ottieni a noi tutti di divenire luce invece che tenebre, inviti alla virtu piuttosto che
occasione al peccato, promotori di comunione, anziché di divisione. Gloria al Padre...

Gloriosissimo nostro Patrono San Nicola, tu che fosti Padre tanto amoroso dei poveri, liberaci dalla
passione dell’interesse e del tornaconto che tanto ci oppone all’amore del prossimo. Dacci un cuore
tenero verso gli altri affinche, sollevandoli nei bisogni, meritiamo di crescere nella grazia e nell’amore
di Dio. Gloria al Padre...

Gloriosissimo nostro Patrono San Nicola, tu che conservasti la verginita e fosti il maestro della
continenza, a te ricorriamo con la speranza che ci liberi dalle lusinghe in modo da essere piu liberi nel
seguire insieme con te I’ Agnello immacolato, Gesu Cristo nostro Signore. Gloria al Padre ...
Gloriosissimo nostro Patrono San Nicola, tu che infondi una celestiale dolcezza nelle anime dei
tribolati, facci sperimentare gli effetti del tuo patrocinio in tutti i nostri spirituali e temporali bisogni.
Gloria al Padre...

Gloriosissimo nostro Patrono San Nicola: poiché innumerevoli sono i pellegrini che da ogni luogo
vengono ai tuoi altari per ringraziarti dei favori ricevuti: rendi anche noi degni di meritare 1’aiuto ed il
conforto necessario alla salvezza dell’anima e del corpo. Gloria al Padre...

Gloriosissimo nostro Patrono San Nicola, tu che tanto ti avvalesti dei miracoli, delle virtu e delle
grazie di cui il Signore si degno illustrare la tua nobile anima, ottienici un vero spirito di umilta, per
essere noi esaltati insieme con te nelle vie del Signore. Gloria al Padre...”.

34 Madonna An., Da matutine a dope hundenore e vemmarie, op. cit. pag. 241.

63



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

11 citato rito del digiuno degli ultimi nove mercoledi prima del sei dicembre ha
origine in una leggenda che probabilmente un tempo era conosciuta anche a Taranta
Peligna in cui si narra che durante il periodo d’allattamento, il piccolo Nicola
succhiasse il latte materno solo una volta al giorno al fine di rispettare il digiuno
cristiano previsto durante la giornata.

A Gessopalena sino ad alcuni decenni fa, il 6 dicembre si organizzava una
fiera dedicata al Santo che costituiva un importante momento per la vendita del
bestiame e dei tacchini da consumare durante le festivita natalizie.

In seguito nella valle dell’Aventino, nonostante a San Nicola siano intestate
diverse chiese e parrocchie, lentamente 1 festeggiamenti sono diventati piu
evanescenti e ora si organizzano solo in due localita. Tenendo conto di questo, un
soggetto intervistato ha anche ipotizzato che la dedica di una chiesa di un Comune al
vescovo di Mira sia stata un’imposizione senza alcun riscontro nel culto e nelle
tradizioni popolari.

Ora esiste la consuetudine di organizzare nella chiesa della contrada
Calazzotto una cerimonia religiosa in onore del santo la seconda domenica di maggio
e una festa piu solenne a Lettopalena.

In particolare, la festa di Lettopalena che sara organizzata il 6 dicembre 2025
prevedra: la celebrazione di una messa in mattinata, una processione per le vie
principali del paese e un momento conviviale con la degustazione di prodotti tipici.

L’assegnazione a San Nicola dei nomi di persone, strade, piazze e ambiti
paesaggistici

In diversi Comuni della valle dell’Aventino si osservano strade e piazze ed altro
dedicate al vescovo di Mira. Infatti, troviamo: uno slargo e una strada a Casoli;
un’area agricola ora abbandonata e chiamata “Piana di San Nicola” che si trova a
Colledimacine; una piazza ciascuna a Taranta Peligna e a Fallascoso; un ricovero
pastorale che si trova nella parte del massiccio della Majella appartenente al Comune
di Fara San Martino®.

A queste testimonianze recenti si aggiunge un atto notarile del 1660 in cui si
fece presente che San Nicola connotava la toponomastica. Infatti, nel documento ¢
scritto che un terreno sito nel Comune di Casoli “alio latere bona Sancti Nicolai et
alios fines™%, ossia confinava con un altro appartenente a San Nicola.

Queste dediche, nel loro complesso confermano che il vescovo di Mira ¢ un
importante simbolo delle identitd comunali, una significativa figura religiosa della
storia e cultura locale e ricordano il suo culto.

35 Sulle pareti della grotta di Fara San Martino, in base alle credenze locali, scorre acqua che se bevuta
dalle donne o bagna il seno, aumenterebbe la secrezione di latte materno.
36 Fiorentino N, In terra casularum, vol 11, p. 109,

64



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

Nei Comuni della valle dell’ Aventino esiste anche la consuetudine abbastanza
diffusa di assegnare alle persone i nomi di Nicola e Nicoletta al momento della loro
nascita.

Nel loro complesso questi nomi sino ad alcuni decenni fa, molto spesso si
assegnavano a coloro che nascevano il sei dicembre e hanno i seguenti significati:
rappresentano 1’attaccamento a tradizioni famigliari, la volonta di onorare propri
antenati, augurare al bambino alcune virtu associate al santo di cui portano il nome e
volergli affidare la sua protezione.

Anche questa tradizione si sta lentamente sfaldando poiché ora
nell’assegnazione dei nomi, le motivazioni parentali e religiose sono sostituite da
influssi di altra natura.

I pellegrinaggi

Un altro effetto della diffusione del culto e della profonda devozione a San Nicola ¢
costituito dai pellegrinaggi a Bari.

Secondo Verlengia, in passato essi erano abbastanza frequenti e i pellegrini al
ritorno in paese, per devozione riportavano sempre le immagini e la manna chiusa in
bottigliette sulle quali era disegnata I’immagine di San Nicola. In seguito, la manna si
custodiva nelle abitazioni e si utilizzava per la cura degli estremi rimedi, insieme alle
panicelle di San Biagio che ancora oggi si benedicono a Taranta Peligna e alla
bambagia con cui a Fallascoso si avvolgono le ossa di San Rinaldo, il santo protettore
del paese?’.

Nei vari Comuni, sino alla prima meta del XX secolo, si organizzavano
comitive di pellegrini che partivano a piedi percorrendo diverse parti degli antichi
tratturi, impiegavano vari giorni per arrivare a Bari, la notte dormivano in ricoveri
fortuiti oppure, lungo il percorso erano accolti da comunita religiose che offrivano
assistenza.

A Lama dei Peligni, nello stesso periodo storico, i pellegrini che partivano a
piedi, spesso formavano le cosiddette “torce” in quanto portavano un cero che
offrivano al santuario a cui erano diretti. Il viaggio dei fedeli era accompagnato da
diversi canti ed inni religiosi di cui, tranne il caso precedentemente citato, si sono
perse completamente le tracce.

A Taranta Peligna si era formata una compagnia con propri “priori” che
organizzavano i pellegrinaggi a piedi a Bari al fine di partecipare alla festa del nove
maggio, pregare sulla tomba del santo e, riportare indietro un po’ di manna e una
bottiglietta con I’acqua che sgorga dalle reliquie del Santo?®.

37 Verlengia F., San Nicola di Bari, op. cit., pag. 27.
38 Madonna An., Da matutine a dope hundenore e vemmarie, op. cit. pag. 241.

65



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

A Torricella Peligna circolava un simpatico aneddoto riguardante un
pellegrinaggio in cui si narra che una donna si reco a Bari per chiedere a San Nicola
la grazia di avere un figlio. Dopo essere stata in chiesa a pregare presso il luogo in cui
si conservano le reliquie, la notte dormi in una locanda e la mattina dopo riparti.
Dopo nove mesi nacque un bambino, e suo marito volle andare a Bari per ringraziare
il santo. Casualmente la notte anche lui alloggio nella stessa locanda della moglie e
venne a sapere che la stessa nove mesi prima aveva avuto un rapporto sessuale con un
viandante.

Le nuove tradizioni di San Nicola di Bari nella valle dell’Aventino

Le sostanziali modifiche che recentemente si sono registrate nel quadro economico
locale, le nuove esigenze della vita contemporanea, la televisione e gli altri mezzi di
comunicazione di massa hanno alimentato la diffusione tra la popolazione di nuove
tendenze culturali, consuetudini quotidiane e tradizioni civili e religiose.

Un nuovo stereotipo culturale che lentamente si ¢ diffuso nella zona riguarda
la trasformazione di San Nicola in Santa Klaus e Babbo Natale che fanno regali ai
bambini.

Quest’argomento ¢ stato trattato in varie attivita didattiche messe in atto da
alcuni insegnanti dell’Istituto Comprensivo di Palena-Torricella Peligna che ha propri
plessi scolastici in quasi tutti i Comuni della valle.

In particolare, uno di essi, il sei dicembre ha I’abitudine di accennare ai
rapporti esistenti tra San Nicola, Santa Klaus, Babbo Natale e racconta ai suoi alunni:
la storia di entrambi, i loro legami culturali e conseguenze sulle tradizioni popolari.

L’effetto immediato di quest’iniziativa ¢ che I’argomento trattato ¢ entrato nel
patrimonio conoscitivo degli alunni stessi e delle loro famiglie. Tuttavia, nonostante il
lavoro scolastico e I’influenza dei mezzi di comunicazione di massa, al momento
attuale non esiste nessuna consuetudine comunitaria e generalizzata delle tradizioni di
Santa Klaus, anche se ogni tanto se ne discute e qualcuno sembra che le accetti al fine
di far felici i propri bambini.

Una nuova tradizione, che per alcuni anni ¢ stata messa in atto nel Comune
di Torricella Peligna, ¢ stata la festa degli onomastici degli uomini e donne con il
nome di Nicola e Nicoletta da celebrarsi in una domenica vicina al sei dicembre.

In questo caso ¢ stata accettata 1’idea che ’onomastico, pur essendo una
festa personale legata al nome di battesimo, condivide il significato di
commemorare la figura del santo corrispondente. Inoltre, si son voluti riunire gli
uomini e donne con lo stesso nome in un momento di gioia collettiva in cui si
ricorda San Nicola di Bari e i suoi legami spirituali con i soggetti presenti.

Nel 2005 la festa ¢ stata organizzata 1’11 dicembre, in una giornata di
domenica e ha riunito una buona parte dei Nicola e Nicoletta del paese. Il suo

66



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

programma ha previsto: una santa messa al mattino, un pranzo comunitario in un
ristorante e una serata danzante.

Negli altri Comuni, di solito i Nicola e Nicoletta festeggiano gli onomastici in
famiglia o tra gruppi di amici ricevendo in cambio piccoli doni e recentemente
messaggi augurali anche attraverso vari siti facebook.

Le nuove tradizioni che sono nate in quest’ultimi anni hanno investito anche
i pellegrinaggi. Infatti, ora il grande bisogno di affidare il proprio destino a San
Nicola si ¢ affievolito e di conseguenza anche i pellegrinaggi comunitari diretti a
Bari, da diversi anni non si organizzano in nessun Comune della valle dell’ Aventino.
Essi sono stati sostituiti dalle frequentazioni famigliari e individuali. Infatti, ora chi
vuole manifestare la propria venerazione per il vescovo di Mira attraverso i
pellegrinaggi nel capoluogo pugliese, anziché a piedi, pullman e/o gruppi organizzati,
percorre in automobile I’intero tragitto sino a Bari insieme a propri famigliari o alcuni
amici.

Agli aspetti puramente religiosi dei viaggi, spesso si sono aggiunte le voglie di
conoscere nuove localita, essere partecipi dei momenti ludico-ricreativi previsti negli
eventi festivi dei luoghi visitati, osservare paesaggi gradevoli e oggetti d’arte.

Gli antichi tratturi percorsi dai pellegrini che si recavano a Bari, ora in alcune
parti sono attraversati da comitive organizzate di turisti che continuano a viaggiare a
piedi; non sono animate da motivazioni religiose, in certi casi vogliono rivivere
alcune emozioni dei pastori transumanti e in generale sono alla ricerca di nuove
sensazioni, finalitd salutari e luoghi contemplativi di notevole interesse storico,
ecologico e paesaggistico.

Un recente pellegrinaggio che da diversi anni ¢ organizzato dalle parrocchie di
Lettopalena e Lama dei Peligni ha avuto per meta la visita al santuario della Madonna
dei Miracoli di Casalbordino (Ch) e Pollutri (Ch). In quest’ultima localita si
conservano alcune reliquie di San Nicola di Bari e annualmente si organizzano due
importanti feste in suo onore, ma in nessun caso si ¢ associato il viaggio alle sue
tradizioni sul vescovo di Mira, un’ulteriore dimostrazione che nell’ambito di studio il
Santo ora ha perso rilevanza comunitaria.

Dalle testimonianze di vari soggetti intervistati, ¢ invece emerso che
recentemente le feste pollutresi dedicate al vescovo di Mira sono le mete di viaggi
privati in automobili.

67



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

Osservazioni conclusive

Come visto, 1 fatti riportati nel loro insieme provengono da tutti i Comuni della Valle
dell’ Aventino, a dimostrazione che San Nicola di Bari per ognuno di essi ¢ stato un
importante elemento di riferimento religioso che ha influenzato le tradizioni popolari.
Le differenze di notizie esistenti tra un Comune e 1’altro sono dovute alla mancanza
di adeguati informatori per alcuni di essi.

In generale I’immaginario popolare della Valle dell’ Aventino assegnava a San
Nicola di Bari grandi poteri magici e la capacita di fare miracoli, due importanti
attributi che lo qualificavano come un nume da invocare nei casi di necessita, un
estremo rimedio utile a superare la precarieta esistenziale, vincere I’impotenza contro
le forze della natura ed esprimere desideri ideali tra cui la speranza utopica di poter
sovvertire I’ordine naturale.

A San Nicola si attribuivano anche altre valenze poiché accomunava, creava
alcune basi dell’identita comunitaria, forniva gli strumenti per opporsi ai capricci
della natura e allo scoraggiamento causato dalle difficolta esistenziali.

Il culto di San Nicola nella valle dell’ Aventino, come visto, nel suo complesso
sta registrando un lento ed inesorabile declino che nel caso di Lama dei Peligni ha
portato al cambiamento d’intitolazione della chiesa parrocchiale.

Sarebbe imperdonabile se il culto stesso, insieme a tutti i fatti citati sparissero
per sempre dalla memoria collettiva degli interessati alle tradizioni popolari e di
coloro che continuano a vivere nell’area considerata.

Ad evitare che questo succeda contribuisce parzialmente la pubblicazione del
presente articolo. Cid purtroppo non basta e di conseguenza sarebbe opportuno
studiare un altro e piu adeguato meccanismo di tutela culturale.

Un’idea in tal senso la fornisce 1’associazione del culto di San Nicola alla
transumanza che dal 2019 ¢ considerato dall’Unesco Patrimonio Culturale
Immateriale dell’'umanita. Questo riconoscimento potrebbe essere esteso anche agli
effetti della transumanza stessa tra cui il culto nicolaiano considerandolo anche un
importante bene immateriale della valle dell’ Aventino.

Ringraziamenti:

Per le informazioni fornite si ringraziano: Fiorina Barone, Amedeo Cappella, Elisa Di
Fabrizio, Falcone Ugo, Aurelio Manzi, Gianna Masciarelli, Rita Orsatti, Pietro
Ottobrini, Mario Pellegrini e Enrico Rosato. Un caro ricordo della signora Teodora
Cianfarra che diversi anni fa mi forni varie informazioni sulle tradizioni di San Nicola
a Lama dei Peligni e ora puo vedere il Santo quotidianamente nella volta celeste.

68



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

Bibliografia
Fondi manoscritti

Archivio di Stato di Chieti sottosezione di Lanciano:

Protocolli rogati dal notaio Deliberato Francesco di Gessopalena dal 1685 al 1732,
voll. 22.

Protocolli rogati dal notaio De Vitis Antonio di Palena dal 1734 al 1772, voll. 8.

Testi e articoli a stampa

Bacci, M., (2006), San Nicola splendori d’arte d’Oriente e d’Occidente, Arthemisia,
Pesaro.

Balzani, U., (1903), Il Chronicon Farfense di Gregorio di Catino, voll. I-11, Istituto
Storico Italiano, Roma.

Balducci, A., (1929), Regesti delle pergamene e codici del Capitolo Metropolitano
teatino vol. I: 1060-1400, Casalbordino (CH).

Carpineto, G., (1961), Aspetti della Controriforma in Abruzzo: la diocesi di Chieti nel
secolo XVI, Cooperativa Editoriale Tipografica, Lanciano (CH).

Carusi, E., (1929), Il Memoratorium” dell’abate Bertario sui possessi cassinesi
nell’Abruzzo Teatino e uno sconosciuto vescovo di Chieti del 938, Casinensia, II, pp.
97-114;

Cattabiani, A., (1993), Santi d’ltalia. Vite, leggende, iconografia, feste patronali,
culto, Rizzoli, Milano.

Cattabiani, A., (2008), Calendario, le feste, i miti, le leggende ed i riti dell’anno,
Mondadori, Milano.

Clemente, P. & Mugnaini F., (2008), Oltre il folklore. Tradizioni popolari e
antropologia nella societa contemporanea, Meltemi, Roma.

Como, R., (2012); Dalla valle Aventina alla locazione di Arignano. Quando al calar
che fanno... La mena delle pecore nel periodo della prima professazione 1553-1615.
Bastogi Ed., Foggia.

Cuomo, L., (1992), Vie armentizie della media Valle del Sangro, Rivista Abruzzese,
3, pp. 207-213.

Cuomo, L. & Di Renzo A., (2021), Fallascoso Borgo d’altura. Indagini storico-
paesaggistiche, Bibliografica, Castelfrentano (Ch).

De Nino, A., (1883), Usi e costumi abruzzesi. Fiabe, vol 1II, Tipografia Barbera,
Firenze.

Federici, V., (1929), Chronicon Vulturnense del monaco Giovanni, voll. I-111, Istituto
storico italiano per il Medio Evo, Roma.

Finamore, G., (1992), Quando Cristo andava per il mondo, ristampa anastatica a cura
di Nicolai M. C., Polla, Avezzano (AQ).

69



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

Fiorentino. N., (1992), In terra casularum, vol 11, Legatoria Borrelli, Casoli (Ch).
Giancristofaro, E., (1999), Tradizioni popolari d’Abruzzo, Newton & Compton,
Roma.

Giancristofaro, E., (2012), Totemajje due. Cultura popolare abruzzese, GEO s.r.l.,
Fossacesia (Ch).

Giancristofaro, L., (2005), Folklore abruzzese. Dai modelli del passato alla
postmodernita, Ed. Rivista abruzzese, Lanciano (Ch).

Giancristofaro, L., (2017), Le tradizioni al tempo di facebook, Carabba Ed., Lanciano
(Ch).

Madonna, Al., (2023), Juvanum, Santa Maria del Palazzo, Torricella, Fallascoso,
Montenero, a cura di R. Quaranta, Riccardo Condo Ed., Roma.

Madonna, An., (1991), Non solo le tarante, voll. I-1I, Rocco carabba editore,
Lanciano (Ch).

Madonna, An., (1999), Da matutine a dope hundenore e’vemmarie. Folklore di
Taranta Peligna. Litografia Brandolini, Sambuceto (Ch).

Manzi, A., & Manzi G., (1997), Pastori, lanaioli e contadini. La pastorizia nel
versante orientale della Majella, Meta edizioni, Treglio (Ch).

Martelli, L., (1997), Taranta Peligna, i 38 paesi del Parco Nazionale della Majella,
Multimedia Ed., Pescara.

Niola, M., (2007), I Santi patroni, 11 Mulino, Bologna.

Pezzetta, A., (2013), San Nicola a Lama dei Peligni. La chiesa, il culto, le tradizioni
e le leggende, Rivista abruzzese n. 3, pp. 252-256.

Sella, P., (1939), Rationes Decimarum Italiae: Aprutium Molisium. Edizioni della
Biblioteca Apostolica Vaticana, Citta del Vaticano.

Verlengia, F., (1915), Varieta e notizie: Lama dei Peligni chiesa di San Nicola,
Rassegna d’Arte degli Abruzzi e Molise, n. 4, pp. 102-104.

Verlengia, F., (1958), San Nicola di Bari, in Tradizioni e leggende sacre abruzzesi,
Ed. Attraverso 1’ Abruzzo, Pescara.

Verlengia, F., (1999), San Nicola di Bari a Lama dei Peligni, in Novelle e motti
abruzzesi, a cura di Vito Moretti. Edizioni Noubs. Chieti.

70



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

Patrimonio e potere

Mattia Iannacone

Cultural heritage and power

Abstract
The concept of cultural heritage is deeply linked to history and a certain appreciation of the past. The
memory of who we were lies in the physical heritage preserved by previous generations, to be passed
on to future ones. Heritage and history are thus presented as immutable and objective, naturally
predisposed to the eternalisation of a past that enhances the present. However, the opposite is true: it is
the present that attributes value to works and objects from the past, through the construction of a
discourse that defines heritage and the implementation of laws aimed at its management and
preservation over time. The objective perception of history and heritage falters when we highlight the
cultural and political processes that lead to the selection of which past to remember and how to
remember it. These processes are determined by the power relations between those who hold power
and use it to influence certain conceptions and the “experts”, i.e. the only subjects entrusted with the
management and meaning of heritage.
Keywords: cultural heritage, memory, conservation, cultural process, power relations

Introduzione

La concettualizzazione del patrimonio culturale come rappresentazione fisica del
passato si sviluppa in Europa durante la modernita, quando — sull’onda delle tendenze
illuministe — viene affidato un ruolo di “pubblica utilita” alla cultura materiale. Il
patrimonio cessa di essere esposto solamente all’interno delle collezioni private e
inizia ad assumere un valore politico, legato alla diffusione di memorie collettive che
veicolano valori e appartenenze identitarie. In questo processo, si diffondono anche
pratiche di gestione volte alla protezione del patrimonio e dunque alla protezione
delle memorie che esso rappresenta, le quali trasmettono e consolidano
interpretazioni della storia. In questa prospettiva, il patrimonio si configura come un
“discorso”, che ¢ legato intrinsecamente allo sviluppo dei nazionalismi e della
modernita liberale del XIX secolo, ovvero quelle strutture ideologiche all’interno
delle quali ’'uso strumentale della cultura materiale ha permesso la costruzione di

71



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

identita territoriali, funzionali a legittimare la nascita di una nuova forma di
organizzazione gerarchica del potere: lo Stato-Nazione. In questa cornice, le
esperienze coloniali si riveleranno fondamentali nella costruzione di significati e
valori attribuiti alla storia e alla sua rappresentazione fisica. Sebbene
I’universalizzazione di tali valori abbia contribuito a creare una percezione oggettiva
e immutabile del patrimonio, esso ¢ stato e continua a essere determinato da quelli
che sono i suoi elementi costitutivi: classe e potere.

In questo scritto cerchero di analizzare e far emergere quei processi che hanno
determinato a livello globale la percezione oggettiva e immutabile del patrimonio e
dei valori che esso porta con sé, mettendo in luce come le pratiche espositive
consolidatesi in Occidente a partire dall’etd rinascimentale contribuiscano a creare
“regimi di verita”, che riflettono il potere e le gerarchie sociali del loro tempo
(Foucault, 1975). Nei processi di costruzione di questo discorso, le voci dissonanti e
dissidenti vengono escluse. Si costituisce cosi un discorso egemonico dominante, che
viene universalizzato, schiacciando possibili letture e pratiche alternative. Si
analizzeranno infine le modalita con cui le idee europee sulla natura, sul significato e
sulla gestione del patrimonio si sono consolidate all’interno degli ordinamenti
giuridici nazionali e internazionali, diventando “senso comune” anche a livello
popolare, per arrivare a ‘“svelare” la natura elitaria e politica del concetto di
patrimonio culturale.

Si tratta di una ricerca bibliografica, le cui fonti principali provengono
soprattutto dalle correnti di ricerca anglosassoni. Si fara riferimento a John Ruskin e
William Morris, come principali promotori dell’etica della conservazione europea,
concepita nel XIX secolo e universalizzata dalle Carte e dalle Convenzioni
internazionali del XX secolo, 1 cui principi continuano a determinare le pratiche di
gestione del patrimonio. Si menzioneranno gli storici David Lowenthal e Eric
Hobsbawm, i cui testi The Past is a Foreign Country (1985) e The Invention of
Tradition (1983) sono considerati classici della letteratura moderna sul tema della non
neutralita della storia e sul legame tra patrimonio e nazionalismo. In questo ambito si
citeranno anche Kevin Walsh, John Urry, John Pendlebury e David C. Harvey,
sempre sul filone di ricerca inglese, Michelle Foucault, tra i primi a tematizzare i
musei come spazi di disciplinamento della societa, e Vito Lattanzi, che offre nel suo
Musei e Antropologia (2021) un’accurata analisi antropologica della pratica museale.
Le principali fonti, che costituiscono la spina dorsale di questa ricerca, saranno
costituite invece dai testi di Laurajane Smith e Maria Pia Guermandi, The Uses of
Heritage (2006) e Decolonizzare il Patrimonio. L’italia, |’Europa e un passato che
non passa (2021), fondamentali per un approccio critico e decoloniale agli heritage
studies, gli “studi del patrimonio”.

72



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

1. Il patrimonio e la storia

Fin dalla sua concettualizzazione, che ha luogo nel mondo Occidentale in epoca
moderna, il patrimonio si propone come antidoto al flusso inesorabile del
tempo/Crono, che mangia i suoi figli mangiandone la memoria'. Il museo si configura
cosi come il luogo dove conservare gli oggetti del patrimonio, che sono tracce
lasciate da testimoni di un determinato tempo e frammenti di determinate storie che
reclamano il riconoscimento del loro valore (Lattanzi, 2021). In questo modo, la
cultura materiale, dunque gli oggetti, i manufatti, le opere d’arte, ma anche gli edifici,
1 monumenti e i siti archeologici, assumono significati che hanno un valore del tutto
contemporaneo. La memoria collettiva veicolata dal patrimonio contribuisce a
fabbricare e consolidare processi di costruzione dell’identita e, non di meno, un
discorso etico che promuove valori guida per il futuro. Si tratta cioe, di
“rappresentazione e materializzazione del passato nel presente in funzione del futuro”
(Guillaume, 1990).

Il problema di questa concezione del patrimonio ¢ che viene presentata come
oggettiva e universale, ma non lo ¢. Il passato che essa rappresenta non ¢ altro che
un’interpretazione della storia, ovvero una specifica prospettiva determinata da un
discorso egemonico dominante che stabilisce cosa esporre, come esporlo e a chi
destinarlo. Questo aspetto, seppur logico, non ¢ immediato. Questo perché i processi
di significazione del patrimonio e della storia vengono fondamentalmente oscurati,
rimanendo oggetto di dibattito solo all’interno dell’expertise, ovvero i “tecnici”
chiamati dalle istituzioni a gestire e conservare il patrimonio, occultando di fatto i
dibattiti su come esso sia coinvolto nella produzione di identita, potere e autorita
(Harvey, 2001).

Sulla base di questi ragionamenti Laurajane Smith mette in discussione il
tradizionale concetto occidentale di patrimonio, che tende a enfatizzare la base
materiale di siti, monumenti e oggetti fisici, attribuendo ad essi un significato
culturale intrinseco. Secondo la sua critica “il patrimonio ¢ tale perché ¢ sottoposto a
pratiche di gestione e conservazione, non perché semplicemente ¢” (Smith, 2006).
L’autrice riporta I’esempio di Stonehenge per chiarire come a rendere prezioso e
significativo un insieme di rocce in un campo siano i processi culturali attuali e le
attivita che vengono intraprese su di esse e intorno ad esse. In questo modo viene
conferito valore e significato a un simbolo fisico. L’idea di patrimonio, dunque, ¢
certamente legata alla fisicita, ma ¢ anche usata per costruire, ricostruire e negoziare
una serie di identita, di valori e di significati nel presente, divenendo di fatto “la
promozione di una versione consensuale della storia da parte di istituzioni culturali ed
¢lite sancite dallo Stato” (Smith, 2006). La fisicitd del patrimonio rende reale il

!'Si fa qui riferimento all’immagine evocata dal celebre dipinto di Francisco Goya Saturno devorando
a su hijo (1820-1823).

73



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

discorso egemonico che attribuisce valori e significati al bene materiale e in questo
processo vengono tracciati dei confini. In primo luogo, I’idea di patrimonio viene
separata dal presente, diventando qualcosa confinato al passato (Urry, 1996) e dunque
oggettivata. In secondo luogo, fa si che il patrimonio diventi oggetto di analisi e di
responsabilita di “esperti” con determinate competenze.

Per queste ragioni Smith pone 1’enfasi sui processi culturali e sociali che
costituiscono il patrimonio, inquadrandolo non tanto come una “cosa”, ma come un
discorso, che promuove un certo insieme di valori culturali dell’¢lite occidentale
come universalmente applicabili. Si tratta di “un discorso che prende spunto dalle
grandi narrazioni di nazione e di classe, da un lato, e dalla competenza tecnica e dal
giudizio estetico, dall’altro” (Smith, 2006). Smith lo definisce “discorso autorizzato
del patrimonio” (authorized heritage discourse) poiché ¢ determinato da chi detiene il
potere e I’autorita intellettuale di imporre una concezione dominante, che si esprime
tanto sul giudizio estetico quanto sul giudizio storico, stabilendo la necessita di
conservare un determinato patrimonio con fini di “utilita pubblica”, imponendone le
modalita di gestione. Questo discorso definisce chi sono i portavoce del “passato”, un
concetto che esprime vaghezza e per questo motivo necessariamente soggetto al
giudizio di esperti, come gli archeologi e gli storici. La conservazione dei siti, dei
monumenti ¢ dei manufatti, ¢ affidata inevitabilmente a loro e cosi la stessa etica
della conservazione viene rafforzata nei quadri epistemologici delle loro discipline.
Le carte e i documenti emanati dalle istituzioni nazionali e internazionali volti alla
protezione del patrimonio, come si vedra piu approfonditamente nel terzo capitolo,
incorporano questo discorso egemonico, universalizzando sistemi di pensiero
occidentali. Proteggere il patrimonio significa proteggere questo discorso egemonico
e il sistema di valori che esso porta con sé.

Questa modalita di intendere il patrimonio culturale, che oggi diamo per
scontata proprio per la sua natura universalizzante, emerge durante il XIX secolo, in
un contesto storico che vede svilupparsi le narrazioni nazionaliste a sostegno di una
nuova forma di organizzazione gerarchica del potere, destinata a sostituire le vecchie
istituzioni dell’ Ancien Régime: lo Stato-nazione. Il patrimonio si lega cosi ai processi
di costruzione delle identita nazionali, divenendo uno strumento in mano al potere per
promuovere determinate interpretazioni della storia con fini politici. Proteggere il
patrimonio significa anche proteggere I’identita di un popolo che non rispecchia
necessariamente le radici di un gruppo pit o meno ampio di persone che risiedono
all’interno di un territorio, ma che ¢ fondamentale per creare coesione sociale, utile al
mantenimento del potere su quel territorio. La cultura materiale diventa
rappresentazione fisica dell’identitd nazionale e assume valore commemorativo di
determinate memorie e valori pubblici, innescando un discorso che promuove la cura
dei monumenti e delle opere d’arte come dovere civico e responsabilita morale, al
fine di educare i cittadini a un senso di comunita nazionale, utile alla stabilita politica.
Come sostiene Kevin Walsh, “i musei si sono sviluppati come conseguenza della

74



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

condizione moderna e le narrazioni del progresso, della razionalita e dell’identita
nazionale e culturale sono state incorporate nelle pratiche espositive e
collezionistiche” (Walsh, 1992). 1 musei assumono cosi un ruolo regolatore
nell’aiutare a stabilire e governare I’identita sociale e nazionale, divenendo — come
osserva Foucault — “spazi di disciplinamento, che organizzano la conoscenza e la
cultura in modi che riflettono e perpetuano strutture di potere” (Foucault, 1971).

2. Potere e classe nel patrimonio: breve storia del museo

Come accennato nel primo capitolo, il concetto di patrimonio culturale trovera piena
espressione durante la modernitd, in particolare dalla fine del XVIII secolo,
assumendo un ruolo di rilievo soprattutto a partire dalla Francia rivoluzionaria
(Guermandi, 2021). Tuttavia, si ¢ soliti collocare i primi passi dell’istituzione
museale in etd rinascimentale, con le prime collezioni esposte a Palazzo Medici da
Cosimo il Vecchio (1380-1464). Si tratta di un’esperienza ancora lontana dalla
concezione moderna del museo, ma che getta le basi su cui esso si sviluppera,
conservandone alcuni aspetti che ancora oggi determinano le pratiche di esposizione e
conservazione del patrimonio. Le collezioni di Palazzo Medici non hanno alcuna
pretesa universale, sono al contrario destinate alla fruizione di un’élite molto ristretta
e la loro finalita ¢ quella dell’auto glorificazione. A partire da questa esperienza le
collezioni “nobiliari” si moltiplicano in tutta Europa dando il via a pratiche espositive
che si sono consolidate nel tempo, creando una consuetudine che riflette in maniera
eclatante 1’intenzione ostentativa dell’espositore e il carattere grandioso e maiestatico
delle esposizioni, si pensi alle camere delle meraviglie e agli studioli. Come detto,
queste pratiche espositive si consolidano nel tempo e da un’élite che detiene un potere
circoscritto a un’area di influenza limitata, si diffondono all’interno dei luoghi del
potere politico, dando vita alle cosiddette collezioni imperiali, destinate ad arricchire 1
palazzi sede del potere politico dei vecchi regimi di tutta Europa. In questa fase si
consolida una nuova pratica, gia sperimentata anche nelle collezioni private, ovvero
quella dell’esposizione degli oggetti depredati durante i viaggi degli esploratori
europei e delle spedizioni coloniali.

Com’¢ noto, a partire dal XV secolo, le spedizioni europee oltremare
porteranno all’occupazione — o, secondo la concezione eurocentrica della storia, alla
“scoperta” — di terre fino ad allora sconosciute, inizialmente in Africa e Asia e
successivamente nelle Americhe. Cio portd la “grande civilta europea” in contatto
con i popoli indigeni?, i quali vennero fin da subito descritti come “selvaggi” o

2 Si usa qui il termine “indigeno” — contrapposto alla “grande civilta europea” — per rimarcare in modo
critico la prospettiva eurocentrica e coloniale della concezione occidentale della storia, con la
consapevolezza del suo retaggio discriminatorio di stampo colonialista. Come fa notare Guermandi:
“nessuno ha mai definito i popoli europei come popoli indigeni” (Guermandi, 2021).

75



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

“barbari”, termini che rimandano a una percezione di inferioritd e pericolosita,
legittimando da un lato il genocidio e I’etnocidio, e dall’altro la dominazione europea
sui territori da loro abitati. Gid in questa prima fase del colonialismo europeo il
saccheggio del patrimonio delle popolazioni conquistate fu sistematico: manufatti
preziosi, statue, ceramiche, tessuti, monete e reperti naturalistici andarono ad
arricchire 1 tesori delle case reali e le collezioni di nobili, studiosi e amatori. Se nelle
collezioni cinque-seicentesche 1’esposizione di tali oggetti rispondeva principalmente
al gusto esotico dell’aristocrazia europea, nel corso del XVIII secolo si assiste a un
progressivo cambiamento della pratica espositiva, la quale comincia a muoversi verso
un’idea di utilita pubblica, da un lato legata all’auto glorificazione delle potenze
protagoniste delle esperienze coloniali, dall’altro allo sviluppo delle teorie illuministe,
che risignificano il museo come strumento educativo, utile al bene pubblico e capace
di innalzare il livello culturale dei cittadini. Le collezioni vengono riorganizzate sulla
base del principio della divisione dei saperi e delle nascenti discipline accademiche,
trasformando il museo in un luogo di produzione della conoscenza. In questa cornice,
la dominazione coloniale diventa un’opportunita di studiare il genere umano e cresce
I’interesse verso le popolazioni extra-europee, le quali, considerate rappresentazione
contemporanea dell’'uomo primitivo, vengono trattate come oggetto di studio,
consolidando un paradigma di superiorita della “civilta” europea.

E in questo contesto che aprirono le porte al pubblico alcuni dei grandi musei
contemporanei, come il British Museum (1753) e il Louvre (1793). Il primo deve la
sua nascita al lascito della vastissima collezione del nobile britannico Sir Hans Sloan,
che conteneva oltre 71.000 oggetti di ogni tipo, inclusi oggetti africani, asiatici e
americani, oltre a una grande varieta di libri, manoscritti e oggetti naturali. L ’apertura
del Louvre invece, che nel 1789 era diventato sede delle collezioni reali per volere di
Luigi XVI, avvenne durante la Rivoluzione francese, nel primo anno dalla caduta
della monarchia. Le collezioni reali, arricchite di opere d’arte requisite a nobili e
istituzioni religiose, furono espropriate dalla rivoluzione, divenendo non solo
accessibili gratuitamente a tutti 1 cittadini, ma anche di proprieta popolare. Cosi
I’emergente classe borghese trasformo il patrimonio dell’ Ancien Régime in strumento
per disinnescare le manipolazioni del potere e affermare i suoi valori: da li, il
patrimonio si ¢ innestato nel processo di costituzione degli Stati-nazione, divenendo
tra i piu efficaci strumenti di costruzione di identita nazionali (Guermandi, 2021).

Si apre cosi I’Ottocento, il secolo della “fede nel progresso”, che vede
intersecarsi il sistema coloniale alla filosofia positivista. Si afferma il primato
assoluto della scienza, la quale rappresenta il fondamento del progresso dell’uomo e
della societa e che si manifesta in tutti i campi dello scibile. Si afferma un nuovo
metodo di approccio alla realtad: il metodo scientifico. Attraverso questo nuovo
approccio epistemico, qualsiasi disciplina assume uno statuto scientifico e diventa
“scienza”, dalle scienze esatte, come la matematica e la fisica, alle scienze sociali,
storiche, filosofiche, politiche e giuridiche. La produzione di saperi viene permeata

76



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

dal dogmatismo scientifico, che porta all’oggettivazione dei risultati ottenuti da ogni
genere di ricerca, consolidando in questo modo paradigmi epistemici coloniali. In
particolare, due discipline contribuirono piu di altre a fornire gli strumenti per
confermare e diffondere tali paradigmi, ovvero archeologia e antropologia, che
diventarono “prodotti e produttrici allo stesso tempo del sistema coloniale”
(Guermandi, 2021).

Gia dalla prima meta dell’Ottocento I’archeologia era divenuta una disciplina
chiave nei processi di costruzione delle identita nazionali. In questo periodo
affiorarono istanze di rivendicazione di un passato glorioso e I’archeologia si incarico
di fornirne le prove scientifiche. Oltre a un territorio e una lingua comune, era infatti
fondamentale nel processo di costruzione della nazione trovare una storia comune, il
piu possibile antica, a cui legare un senso di appartenenza nazionale. Questa necessita
portera in molti casi a un’”’invenzione della tradizione” (Hobsbawm, 1983) e il
patrimonio culturale assumera un significato politico e marcatamente orientato. A
questo riguardo, in The past is a foreign country, Lowenthal propone un’articolata
indagine sulle modalita di percezione e appropriazione sociale del passato e della
storia, messe in atto dal potere politico in Occidente e interiorizzate dalla societa:

“Il ricordo selettivo distorce la memoria e la soggettivita modella I’intuizione storica,
cosi la manipolazione delle antichita ne rimodella D’aspetto e il significato.
L’interazione con un patrimonio ne altera continuamente la natura e il contesto, per
scelta o per caso” (Lowenthal, 1985).

A favorire la costruzione di una concezione eurocentrica della storia contribui
anche I’antropologia, che fin dalla sua nascita, fino agli ultimi decenni del Novecento,
forni le basi ideologico-simboliche su cui implementare progetti coloniali e gli
strumenti di conoscenza utili a gestirli e mantenerli efficacemente nel tempo
(Guermandi, 2021). Inoltre, gli schemi e 1 preconcetti coloniali diffusi dalla
letteratura antropologica si radicarono all’interno della societa, grazie alla diffusione
di un discorso che, per la sua predisposizione scientifica, venne accettato e
interiorizzato dalla societa come oggettivo, giustificando anche a livello popolare il
ruolo “civilizzatore” delle nazioni europee. Fu in particolare la sua fase ottocentesca,
di matrice evoluzionista, a produrre schemi di comprensione coloniali ed eurocentrici.
Come accennato, lo studio delle popolazioni extra-europee, a partire dalle sue
modalita, consolido la percezione di una parabola evolutiva per stadi tecnologici e
culturali progressivi, in cima alla quale c’era 'uomo bianco europeo. Cosi, anche le
collezioni archeologiche ed etnologiche iniziarono ad essere riunite insieme con fini
comparativi, affidando al patrimonio coloniale il ruolo di prova scientifica della
primitivita delle popolazioni colonizzate, in un “cortocircuito spazio-temporale”
(Guermandi, 2021) che ebbe la pretesa di dimostrare la loro inferiorita.

77



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

Cosi il patrimonio saccheggiato nei domini coloniali viene collezionato ed
esposto nei musei, diventando oggetto di studio e anche riconoscimento di un’alterita
che conferma e consolida processi di costruzione di identitd. Il progressivo
cambiamento della gestione del patrimonio dall’eta rinascimentale a quella moderna
porta a un effettivo cambio di paradigma delle pratiche espositive, le quali cessano di
essere destinate alla fruizione di un’élite e si dirigono a un pubblico universale, che
non solo ha il diritto, ma in un certo senso anche il dovere, di partecipare alla
celebrazione di una memoria collettiva, visitando i musei e i luoghi rappresentativi
del passato. In altre parole, il patrimonio culturale conserva la dimensione della
glorificazione dell’”’espositore”, che non ¢ piu un’élite ma la Nazione e, in modo piu
o meno manifesto, educa i cittadini all’orgoglio civico e nazionale.

3. Il museo di oggi

Ripercorrendo I’evoluzione della pratica museale, ¢ emerso come classe e potere
permangano nel corso del tempo come elementi costitutivi del museo e del
patrimonio. Si ¢ analizzato come la scelta di quale patrimonio conservare serva a
negoziare identita e valori nel presente, e come le pratiche di gestione affidate agli
“esperti” riflettano un’etica e un’estetica occidentali, che privilegiano grandiosita e
monumentalita, perpetuando la glorificazione dell’espositore. I monumenti e le statue
che ritroviamo nei luoghi pubblici rappresentano probabilmente la manifestazione piu
evidente della dinamica con cui il discorso egemonico attribuisce valore al
patrimonio, rispecchiando I’idea di grandiosita e maestositda dal punto di vista
estetico, e, dal punto di vista storico, contribuendo all’imposizione di una memoria
collettiva che esalta personaggi potenti, appartenenti all’élite e fautori di politiche
coloniali e di conquista.

La costruzione di edifici e monumenti che celebrano la “grandezza” europea
ricevette un grande impulso anche nei territori colonizzati, imponendo alle
popolazioni assoggettate la celebrazione di istituzioni, stati e personaggi responsabili
di politiche di sterminio e saccheggio in quei territori. La conquista di nuove terre
procedette di pari passo all’assimilazione culturale dei popoli che le abitavano, il cui
patrimonio culturale venne in certi casi distrutto, con I’intento di annientare il ricordo
e la tradizione di cid che ¢ stato prima della conquista europea, o depredato e
risignificato in una chiave di lettura occidentale, dapprima come oggetto
materialmente legato solo al gusto esotico dell’aristocrazia europea e,
successivamente come oggetto di studio funzionale al consolidamento di un’idea di
progresso tecnologico e culturale della civilta, in cui il I’Occidente ¢ il punto d’arrivo.

Rileggere in chiave critica la costruzione del concetto di patrimonio culturale
nei termini di discorso egemonico dominante ¢ fondamentale per capire quali sono 1
processi che hanno portato alla percezione odierna del patrimonio come oggettiva e

78



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

intrinsecamente legata a un luogo o un oggetto fisico, intorno a cui si costruisce un
valore innato. Serve altresi a capire in che modo le voci dissonanti e dissidenti siano
state escluse dal discorso dominante.

Non solo i significati del patrimonio sono culturalmente e politicamente
determinati, ma anche le pratiche di gestione del patrimonio. A partire dalla
modernita liberale si ¢ infatti affermato un discorso legato al mantenimento
dell’autenticita, all’estetica e al senso del valore intrinseco di monumenti ed edifici,
che costituiranno le basi concettuali e filosofiche dell’etica della conservazione
liberale. John Ruskin (1819-1900) e William Morris (1834-1896) furono tra i
principali promotori della “difesa dell’autenticitd”, schierandosi contro la pratica
dominante del restauro del XIX secolo, con cui gli edifici storici venivano riportati
alle condizioni ‘“originali”. Per Ruskin e Morris il tessuto di un edificio era
intrinsecamente prezioso e doveva essere protetto per i valori artigianali ed estetici
che conteneva (Smith, 2006). La loro logica del “conserve as found™ assegnava al
patrimonio un valore ereditario immutabile e al presente un dovere morale nei
confronti del passato di conservarlo “come ¢ stato trovato” e trasmetterlo alle
generazioni future. Nacque cosi a Londra nel 1877 la Society for the Protection of
Ancient Buildings, con 1’obiettivo di contrastare i danni causati dai restauri mal
eseguiti degli edifici storici. Morris, tra i principali fondatori, ne scrisse il manifesto e
suggeri di sostituire il concetto di restauro con quello di “protezione”, sostenendo la
cosiddetta “riparazione conservativa”, che ha come obiettivo quello di prevenire la
decadenza degli edifici antichi in modo da conservarne loro storia e autenticita, al
posto di trasformarli per farli sembrare nuovi, come in origine (Morris, 1877).

I principi della conservazione si radicarono nella politica e nella legislazione
inglese e si diffusero in altre parti del mondo, in modo attivo in alcuni luoghi come
gli Stati Uniti, dove diedero avvio al movimento di conservazione americano, € in
altri Pesi, come 1’India, furono imposti nell’ambito del dominio coloniale, sotto forma
di leggi emanate dal governo coloniale britannico (Smith, 2006). Nel corso del XX
secolo questi principi sono stati incorporati in Carte e documenti emanati da
istituzioni composte da “esperti” chiamati dalle nazioni occidentali a produrre norme
e linee guida volte a universalizzare le pratiche di gestione del patrimonio. In questo
modo le idee europee sulla conservazione, sulla natura e sul significato del
patrimonio si sono naturalizzate a livello internazionale, tanto che questi principi
sono diventati “senso comune” globale. Nel 1931 fu redatta dal Primo Congresso
Internazionale degli Architetti e dei Tecnici dei Monumenti la Carta di Atene, che —
come sostiene Smith — “ha creato una consapevolezza internazionale sui problemi di
conservazione e stabilito una linea guida per inquadrarne la filosofia e la pratica,
influenzando il loro sviluppo nelle legislazioni nazionali occidentali” (Smith, 2006).
Nel 1964 la Carta di Atene ¢ stata rivalutata dal Secondo Congresso Internazionale

3 Letteralmente: conservare come é stato trovato.

79



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

degli Architetti e dei Tecnici dei Monumenti, che ha prodotto la Carta Internazionale
per la Conservazione e il Restauro dei Monumenti e dei Siti, anche nota come Carta
di Venezia, che definisce la natura dei monumenti storici e fornisce i principi guida su
come dovrebbero essere curati e gestiti. Contestualmente alla produzione della Carta
di Venezia, diventata uno dei testi principali e fondamentali della filosofia e della
pratica della conservazione, nacque I'ICOM? con D’obiettivo di sostenerla e
diffonderla. In questo modo i principi della conservazione europei sono diventati
egemonici e I’etica della conservazione ¢ stata imposta alle nazioni non occidentali.
Dopo la Carta di Atene e la Carta di Venezia, sia I'ICOM che "'UNESCO° hanno
prodotto “una pletora di carte, raccomandazioni, linee guida, e convenzioni che
mirano a salvaguardare, proteggere, conservare o gestire vari aspetti del patrimonio
mondiale” (Smith, 2006).

Vale la pena ricordare la Convenzione sulla protezione del patrimonio
culturale e naturale mondiale, nota come Convenzione sul patrimonio mondiale,
redatta dalla Conferenza generale dell’UNESCO, con la consulenza dell’ICOM, a
Parigi nel 1972. Si tratta di un documento nato dalla presa di coscienza
dell’”’importanza della solidarieta e della responsabilita condivisa delle nazioni nella
conservazione di siti culturali eccezionali” dettata principalmente dalla
preoccupazione di perdere per cause naturali o dolose — a causa delle “mutate
condizioni sociali ed economiche” — elementi del patrimonio culturale o naturale
mondiale, che costituirebbe secondo la Convenzione “un dannoso impoverimento del
patrimonio di tutte le nazioni del mondo” (UNESCO 2005). Fu cosi istituita la Lista
del Patrimonio Mondiale, in cui sono iscritti i siti culturali e naturali di importanza
“universale”.

Senza addentrarsi nella terminologia a sostegno dei principi di cui si € parlato
sopra, di cui Smith offre un’accurata analisi in Uses of Heritage, questi documenti
universalizzeranno i valori occidentali sulla natura, sul significato e sulla gestione del
patrimonio a livello globale, determinando il loro ingresso negli ordinamenti giuridici
nazionali e internazionali, escludendo definitivamente possibili letture alternative a
quella eurocentrica.

Nel corso degli ultimi due secoli, in cui il discorso egemonico sul patrimonio
¢ stato costruito e normato a livello globale, non sono mancate manifestazioni di
dissenso, che mettono in discussione la natura elitaria ed eurocentrica dei discorsi sul
patrimonio. La partecipazione delle comunita che non si rispecchiano nella narrazione

4 L’ International council of museums (ICOM) ¢ un’organizzazione non governativa internazionale con
sede a Parigi, composta da una rete internazionale di professionisti e specialisti del patrimonio che si
occupano della protezione e della conservazione di siti e luoghi di importanza storica. A livello
nazionale e internazionale, I’'ICOM ¢ un gruppo di pressione potente e di grande successo, che
influenza lo sviluppo di politiche sul patrimonio nei quadri giuridici di molti Paesi.

5 Organizzazione delle Nazioni Unite per I’Educazione, la Scienza e la Cultura, istituita a Parigi 4
novembre 1946

80



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

occidentale viene spesso definita nella letteratura accademica sul patrimonio
(heritage studies) “questione indigena”, problematizzandola a partire dalla sua
definizione. Come fa notare Smith:

“le definizioni tradizionali e autorizzate di patrimonio raccontano storie
nazionalizzanti che semplicemente non riflettono le esperienze culturali e sociali dei
gruppi subalterni. Cid ¢ problematico, in quanto sminuisce la legittimita storica delle
esperienze di queste comunitd e quindi i ruoli sociali, culturali e/o politici che esse
svolgono nel presente vengono ignorati o banalizzati e contribuisce a offuscare le
continue disuguaglianze sociali e a perpetuare 1’emarginazione sociale e politica.
Inoltre, le definizioni di patrimonio che pongono I’accento sulla sua materialita non
riconoscono le forme non materiali o immateriali del patrimonio, e quindi le risorse o
1 processi utilizzati nel lavoro sull’identita dei gruppi subnazionali vengono negati o
marginalizzati” (Smith, 2006).

In molti casi le tradizioni culturali delle popolazioni extra-europee
concepiscono la storia e il passato in modo diverso, spesso legandoli alla propria
comunita o alla famiglia, di certo non inquadrandoli all’interno di una narrazione
nazionale. Davanti a questa contraddizione le istituzioni occidentali si sono mosse
negli ultimi decenni implementando politiche che “tendono troppo spesso a essere
assimilative e di natura top-down piuttosto che sfide sostanziali bottom-up al discorso
egemonico dominante” (Smith, 2006). Le istituzioni che hanno il potere di definire il
patrimonio e le sue pratiche di gestione non mettono in discussione i precetti di fondo
di quello che ¢ un problema sistemico, ma si limitano ad aggiungere gli esclusi in una
sorta di “contentino” che conferma i rapporti di potere in gioco. Come osserva
Pendlebury:

“il solo fatto di permettere a un maggior numero di persone di godere del patrimonio,
o di estendere la sua definizione per riconoscere la diversita della societa, non mette
di per sé in discussione le relazioni di potere e il controllo sul processo con cui il
patrimonio viene definito e gestito” (Pendlebury et al., 2004).

In altre parole, gli sforzi liberali degli ultimi decenni per trasformare il museo
in una logica “inclusiva” lasciano intendere che il potere di includere I’alterita
appartiene alle istituzioni occidentali, che lo fanno attraverso pratiche e politiche di
assimilazione al discorso egemonico, consolidando il paradigma di inferiore validita
di discorsi e pratiche subalterne rispetto alla concezione dominante.

81



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

Conclusioni

Alla luce di quanto detto, si potrebbe affermare che il patrimonio culturale ha un
significato cangiante, legato agli attributi che gli vengono conferiti. Si allontana cosi,
anche nella letteratura accademica contemporanea, dall’immutabilita non solo fisica,
ma anche concettuale, che gli ¢ stata affidata fin dalla sua nascita e nel corso degli
ultimi due secoli. La pratica della restituzione, affermatasi alla fine del Novecento,
risalta in particolar modo la natura cambievole del patrimonio. Si pensi ai manufatti
depredati in epoca coloniale che oggi vengono restituiti ai territori in cui si trovavano
quando sono stati sottratti. In quel momento quei manufatti avevano in molti casi un
significato religioso, o comunque legato alla tradizione del popolo a cui ¢
appartenuto. Successivamente sono diventati un oggetto di gusto, destinato ad
arricchire le collezioni dei palazzi di corte europei. Nel XIX secolo hanno assunto un
nuovo significato legato alla scienza e allo studio antropologico dell’essere umano,
per approdare alla contemporaneita in cui raccontano storie di culture lontane dalla
nostra, aprendoci a uno sguardo potenzialmente critico della concezione eurocentrica
della storia. Infine, quei manufatti vengono restituiti a un Paese che non ¢ lo stesso
che ha lasciato, le cui tradizioni sono cambiate, subendo numerose contaminazioni,
anche a causa della globalizzazione imposta dal “progresso” occidentale. La stessa
operazione di restituzione nasconde, neanche troppo velatamente, la natura
diplomatica che porta i capi dei governi a negoziare lo spostamento di tali manufatti, i
quali “rientrano” in uno Stato che neanche esisteva come entitd comunitaria quando
gli antenati del popolo che ora ne reclama la restituzione li videro sottratti. Per queste
ragioni Lowenthal sostiene che “la possibilita che il patrimonio sia tutto per tutti ¢
semplicemente assurda. Ogni elemento del patrimonio rappresentera esperienze
diverse per individui e gruppi diversi” (Lowenthal, 1985). Per esempio, si pensi a una
cattedrale dichiarata “patrimonio dell’'umanita”: “pud essere apprezzata per i suoi
risultati architettonici ed estetici da alcuni, per i suoi valori religiosi da altri, ignorata
per quegli stessi valori religiosi da altri ancora, o vista come un sito di oppressione
sociale storica e continua, ma non ¢ rappresentativa di esperienze e credenze
universali” (Smith, 2006).

Non solo I’elemento politico, ma anche I’elemento elitario del patrimonio
rimane ancora oggi presente e determinante nelle pratiche di gestione. Le idee di
“conservazione dell’autenticita” promosse da Ruskin e Morris — figlie in una certa
misura del romanticismo ottocentesco inglese — affidavano a un’élite di “esperti” il
giudizio e la gestione del patrimonio, pratica che si conserva ancora oggi. Gli stessi
autori consolidavano nella loro visione un paradigma secolare in cui I’arte era vista
come qualcosa che poteva essere apprezzato principalmente da persone istruite.
Anche questa logica sembra oggi lungi dall’essere superata, non solo da un punto di
vista della “comprensione” del patrimonio, ma anche dell’effettiva accessibilita alla
sua fruizione, che rimane prerogativa di un determinato pubblico che pud permettersi

82



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

di dedicare tempo e, soprattutto, denaro alla visita di quel patrimonio che viene
declamato come universale.

Un altro aspetto legato alle modalita di fruizione contemporanea del
patrimonio, in cui si ritrovano gli elementi di classe e potere, ¢ legato all’avvento del
turismo di massa, che ha portato diversi autori — come Hewison (1987) — a parlare di
“industria del patrimonio”. Alla stregua di un’azienda, gli stati gestiscono con logiche
commerciali I’arte e la cultura, trasformandoli in beni di consumo destinati al mercato
del turismo. Il visitatore, che per definizione ¢ “di passaggio”, consuma passivamente
il patrimonio, manipolato dal marketing turistico (Smith, 2006). In questo modo si
stabilisce una relazione dall’alto al basso tra stato-esperti-patrimonio-visitatore. In
questa logica, il visitatore assimila in modo passivo determinati valori, strettamente —
ancora oggi — legati alle narrazioni nazionalistiche del patrimonio, in cui le varie
nazioni ostentano — come nei secoli scorsi — un passato glorioso da esporre ai turisti.

Sebbene la brevita di questo testo non sia bastevole a tematizzare in maniera
accurata e approfondita la natura politica ed elitaria del patrimonio, si ¢ cercato di
portare alla luce 1 suoi legami con il potere, ripercorrendo 1’evoluzione della pratica
museale e ridefinendolo in funzione del suo potere di disciplinamento, come costrutto
sociale e culturale. Patrimonio e potere sono concetti indissolubilmente legati tra loro.
Il passato e il presente continuano a comunicare mediante strutture di potere che
creano significati di valore pubblico, legati cio¢ a una narrazione gloriosa della
nazione che serve, in ultima istanza, al mantenimento del suo potere. E sempre stato
cosi difficile immaginare prospettive future in cui questo paradigma venga
radicalmente stravolto.

Bibliografia
Foucault, M. L ordre du discours. Parigi: Gallimard, 1971.
Foucault, M. Surveiller et punir: Naissance de la prison. Parigi: Gallimard, 1975.

Guermandi, M.P. Decolonizzare il patrimonio. L Europa, [’ltalia e un passato che
non passa. Bologna: Pendragon, 2021.

Guillaume, M. Invention et stratégies du pattrimoine. Parigi: La Documentation
Frangaise, 1990.

Harvey, D.C. “Heritage pasts and heritage presents: Temporality, meaning and the

scope of heritage studies.” International Journal of Heritage Studies 7, no.4 (2001):
319-338.

&3



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

Hewison, R. The Heritage Industry: Britain in a Climate of Decline. Londra:
Methuen, 1987.

Hobsbawm, E. The Invention of Tradition. Cambridge: Cambridge University Press,
1983.

Lattanzi, V. Musei e antropologia. Roma: Carocci, 2021.

Lowenthal, D. The pasti is a foreign country. Cambridge: Cambridge University
Press, 1985.

Morris, W. The SPAB Manifesto, 1877.

Pendlebury, J., Townshend, T. e Gilroy, R. “The conservation of the English cultural
built heritage: A force for social inclusion?” International Journal of Heritage
Studies 10, no.1 (2004): 11-31.

Smith, L. Uses of heritage. Londra: Routledge, 2006.

UNESCO. 4bout World Heritage: Brief history. Parigi: UNESCO, 2005.

Walsh, K. The Representation of the Past: Museums and Heritage in the Post-modern
World, Londra: Routledge, 1992.

84



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

Thresholds of Healing: Good and Evil in the Moral
Imaginary, Ritual Medicine, and Symbolic Practice in
Arbéreshé Traditions

Davide Costa - Raffaele Serra

Abstract

This narrative review investigates the symbolic, ritual, and moral dimensions of traditional medicine as
practiced among the Arbéreshé, an Albanian diasporic community settled in Southern Italy since the
15th century. Through ethnographic, ethnopharmacological, and anthropological approaches, the paper
explores how healing practices are embedded in a cosmology where illness is not merely physical, but
a sign of spiritual or social imbalance. Healing becomes a transformative act that engages bodies,
plants, prayers, and sacred gestures within a network of relations involving saints, ancestors, and the
natural world. Special attention is given to the role of elder women as custodians of ritual knowledge,
the use of symbolic objects and medicinal plants, and the intertwining of moral codes with ecological
wisdom. Drawing on extensive fieldwork and comparative literature, the review highlights the fragility
and resilience of these traditions, threatened by modernization, folklorization, and cultural forgetting,
yet still alive in everyday acts of care and belief.

Keywords: Arbéreshé, traditional medicine, ritual healing, symbolic ecology, moral cosmology

Introduction

The Arbéreshé of Southern Italy are the descendants of Albanian refugees who fled
the advance of the Ottoman Empire during the 15th and 16th centuries, seeking
refuge across the Italian peninsula. This migration was not a single, discrete event but
a prolonged historical process spanning generations, through which these
communities gradually established themselves in the mountainous and rural regions
of Basilicata, Molise, Calabria, and Sicily. These peripheral areas offered both
seclusion and continuity, enabling the Arbéreshé to consolidate a cultural and
linguistic identity that would prove remarkably resilient over the centuries (Mandala
& Knittlova, 2024).

For more than five hundred years, the Arbéreshé have actively cultivated a
distinct cultural presence, resisting assimilation into mainstream Italian society. This
resistance has been anchored in the preservation of their language — an archaic variant
of Albanian — and religious practices rooted in the Byzantine rite. Among Albanian
diasporic communities, the Arbéreshé are often regarded as the group that has most

&5



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

successfully retained its linguistic heritage, traditional dress, and Eastern Christian
liturgical customs. From early village settlements to later urban expansions, the
Arbéreshé organized themselves into tightly knit communities that prioritized the
maintenance of cultural transmission, particularly through oral language practices and
communal rituals (Pollozhani, 2019).

Today, Arbéresh is recognized as an ethno-linguistic minority language in
Italy. It features in university departments focused on linguistic minorities, is spoken
in radio broadcasts, and is visible in local magazines, theatrical productions, musical
performances, and even on public signage in areas of significant Arbéreshé presence.
While the language has inevitably been shaped by centuries of contact with Italian
and local dialects, it has nonetheless withstood considerable pressure and remains a
vibrant component of Arbéreshé identity. This enduring heritage reflects a complex
layering of Albanian, Italian, and Byzantine influences, shaping a unique diasporic
identity in which language, faith, kinship, and tradition are intricately interwoven to
sustain a sense of historical continuity and collective belonging (Mandala &
Knittlova, 2024; Pollozhani, 2019).

Within this framework of cultural persistence, the Arbéreshé have developed a
symbolic universe that offers a distinctive interpretation of illness and healing.
Health, in this context, is not merely defined by the absence of disease, but rather as a
state of balance among the individual, the community, and the spiritual world. Illness
is often perceived as a rupture in the moral and cosmological order — a signal that
relationships with ancestors, saints, or the natural environment have been disrupted.
Consequently, healing is conceived not only as a biological or clinical intervention
but as a ritual and symbolic act of restoration, reconnecting material, social, and
metaphysical realms (Quave & Pieroni, 2005).

This worldview distributes agency beyond the confines of the human body,
attributing healing capacities to plants, sacred objects, words, and spiritual beings.
Healing, in Arbéreshé communities, is a multisensory, performative practice
embedded in collective life. It is largely the domain of elder women, who act as ritual
specialists and custodians of ancestral knowledge. These women skillfully combine
herbal remedies, prayers, incantations, and symbolic gestures to re-establish harmony
and restore well-being. Their practices often correspond with agricultural cycles,
liturgical calendars, and commemorations of the dead, thus situating individual health
within broader temporal and cosmological rhythms (Pieroni & Quave, 2005).

As the Arbéreshé encounter the pressures of modernization, migration, and
cultural commodification, their healing practices face new challenges — especially
regarding authenticity, continuity, and linguistic transformation. One of the most
notable shifts involves the ritual language itself: traditional formulas and incantations
once spoken in archaic Albanian are increasingly being replaced by Italian or regional
dialects. This linguistic shift reflects a broader dynamic of hybridization and
adaptation, wherein traditional knowledge is simultaneously preserved and

86



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

transformed to remain meaningful in changing contexts (Quave & Pieroni, 2005;
Pieroni & Quave, 2005).

This paper seeks to offer a comprehensive exploration of the symbolic, moral,
and performative dimensions of Arbéreshé traditional medicine. It examines how
healing is conceptualized as a moral and ontological process that transcends
biomedical causality; how elder women serve as mediators of spiritual and social
rebalancing through ritual expertise; how sacred objects, plants, and linguistic forms
participate in an extended ecology of healing; and how these practices are embedded
within temporal cycles that shape communal life. In addition, the paper addresses the
contemporary tensions surrounding identity, heritage, and the politics of authenticity
in a rapidly shifting world. Through this multifaceted lens, the study aims to
illuminate the enduring vitality of Arbéreshé healing traditions as expressions of
resilience, spiritual mediation, and cultural memory.

1. Cosmology and Moral Etiology

Among the Arbéreshé, illness is rarely perceived as a purely biological malfunction
or the consequence of random physiological processes. Rather, it is understood as the
outward symptom of a deeper rupture — one that originates in the moral, spiritual, or
relational fabric of existence. This cosmological model draws on a worldview in
which health is conceived as the outcome of balance and harmony between body,
soul, kinship networks, ancestors, saints, and the natural environment. In this frame,
well-being is not a neutral condition but a dynamic equilibrium that must be actively
maintained. When this moral and spiritual balance is disturbed, its effects often
surface as bodily or psychological distress (Mandala & Knittlova, 2024; Pollozhani,
2019).

The etiologies of illness in Arbéreshé communities reflect this integrated
cosmology. Common causes include supernatural intrusions such as the evil eye
(malocchio in Italian, syri i keq in Albanian), believed to transmit harmful energy
through envy, admiration, or excessive praise (Quave & Pieroni, 2005). Curses, ritual
transgressions, or the neglect of obligations to saints and ancestral spirits are also
seen as provocations of illness. Contact with liminal spaces — such as cemeteries,
thresholds, or transitional times like dusk, seasonal changes, or feast days — may
render individuals vulnerable to spiritual harm. Even natural phenomena such as
storms or sudden winds may be interpreted as carriers of illness when experienced in
contexts of moral or ritual imbalance (Pieroni & Quave, 2005).

At the heart of this system lies a binary moral logic — the cosmological
interplay between good and evil. Illness is not merely accidental but morally
intelligible; it often signals the intrusion of evil forces, the consequences of moral
wrongdoing, or the withdrawal of protective spiritual energies. Conversely, healing is

87



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

associated with the restoration of goodness, order, and sacred alignment. In this
symbolic universe, good and evil are not abstract principles but active, agentive
forces that shape human experience, inhabit environments, and influence bodily
states. This resonates with Mary Douglas’s (1966) assertion that systems of purity
and pollution reflect broader concerns about moral order and social boundaries. For
Douglas, dirt is not “matter out of place,” but a symbol of the disruption of cosmic
and social structure — an idea closely mirrored in Arbéreshé perceptions of illness as a
consequence of transgressing ritual or ethical norms.

This worldview also aligns with Claude Lévi-Strauss’s (1963) notion of
symbolic efficacy, which emphasizes the power of symbols and rituals to affect
bodily states through their influence on the mind and social relations. Healing is not
approached as a technical intervention but as a moral and cosmological rebalancing,
enacted through carefully orchestrated ritual performances. These may involve
prayers, invocations, the use of sacred water, herbs, protective amulets, or
choreographed sequences of gestures and utterances designed to realign the afflicted
individual with the forces of good and restore spiritual protection.

The healer — typically an elder woman renowned for her ritual competence —
occupies a liminal role, mediating between the human and the spiritual worlds. She
diagnoses illness not only through physical symptoms but through the patient’s social
history, emotional state, and ritual comportment. Drawing on Ernesto De Martino’s
(2012) concept of the “crisis of presence”, these healing rituals respond to existential
disintegration — moments when the afflicted person is no longer able to maintain their
position in the world, socially or ontologically. The healing process becomes a means
to reestablish presence: to restore the individual’s capacity to speak, act, and be.

In this sense, illness is not simply something one suffers but a condition that
threatens the very fabric of personhood. The therapeutic ritual becomes a site of
ontological reconstruction. Victor Turner’s (1967) theory of liminality is particularly
useful here: illness is experienced as a threshold condition — a state of in-
betweenness, where the individual is suspended between order and disorder, identity
and disintegration. The healer’s role is to guide the patient through this precarious
zone, facilitating a symbolic passage from evil to good, from fragmentation to
coherence, from chaos to cosmos.

Furthermore, this healing cosmology must be situated within broader political
and historical forces. As David Graeber (2001) reminds us, systems of value —
including moral judgments about good and evil — are not merely reflective but
generative: they actively produce social worlds and hierarchies. In the case of the
Arbéreshé, healing practices encode not just local understandings of illness, but also
responses to broader anxieties about cultural survival, identity, and moral coherence
in the face of external threats such as language loss, migration, and modernity.

Healing, then, is not reducible to symptom management; it is an act of moral
realignment and symbolic reparation. The rituals carried out in Arbéreshé

88



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

communities aim to mend fractures in the cosmological and ethical order, reweaving
connections between individuals, their communities, and the invisible forces that
animate the world. Illness is treated as a message — a disruption that must be
deciphered and addressed through ritual communication, moral reflection, and
symbolic intervention. Ultimately, Arbéreshé healing is a moral performance, one in
which good and evil are not merely explanatory categories but existential realities to
be negotiated through ritual and relational repair.

2. The Gendered Role of Healers

Among the Arbéreshé, healing is primarily — and profoundly — a feminine domain,
where the spiritual, moral, and corporeal converge through the embodied knowledge
of women. The practice of traditional medicine is largely entrusted to elder women,
locally referred to as quelli che aiutano (“those who help”), a phrase that captures not
only their therapeutic function but also their moral vocation. These women are not
mere herbalists or folk doctors; they are spiritual mediators, moral authorities, and
cultural archivists whose labor sustains both individual well-being and collective
identity. Their authority does not stem from formal institutions, but from genealogical
transmission, lived experience, and relational trust cultivated over decades within
their communities.

This form of expertise is matrilineally transmitted, often through
apprenticeship, observation, and informal mentorship. Healing knowledge is
embedded in acts of daily care, in prayers murmured at twilight, in the careful
selection and preparation of herbs, and in the maintenance of ritual timing. Their role
as healers draws legitimacy from a matrix of factors: spiritual charisma, social
standing, moral discipline, and their perceived capacity to manage the invisible forces
that cause illness or disorder (Quave & Pieroni, 2005). These women are known
across villages, often remembered by name long after their passing, and sought after
for their diagnostic acuity, ritual power, and moral discernment — especially in cases
where illness is tied to envy, transgression, or spiritual imbalance. Their knowledge
includes diagnostic categories such as malocchio (evil eye), fattura (curse), or
ancestral unrest. Some women specialize in bone-setting, others in incantations and
protective charms, while others focus on herbal preparations. Their healing repertoire
often exists in tension with biomedicine, which may dismiss or marginalize their
work. However, their domain is not only therapeutic but ontological — they heal not
just bodies, but social relations and moral order. As Arthur Kleinman (1980) notes,
illness is never just biological; it is embedded in systems of meaning, ethics, and
power. Importantly, these healers rarely demand payment. Instead, symbolic offerings
— bread, olive oil, wine, candles, or prayers — are accepted as expressions of gratitude.
This refusal of commodification reveals a distinct moral economy, in which healing is

89



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

not a service exchanged for money, but a form of ethical labor embedded in
communal reciprocity. As Marcel Mauss (2002) would argue, these exchanges are
part of a gift economy, where reciprocity is moral rather than transactional. Healing,
in this context, becomes a sacred duty, a response to divine calling rather than market
demand. This labor is also gendered in deeply significant ways. It is performed in
domestic spaces, near altars, kitchens, and gardens, where women exercise quiet yet
profound authority. Feminist anthropologists, such as Nancy Scheper-Hughes (1992),
have emphasized that care is not politically neutral — it is entangled in systems of
gender, class, and moral power. Arbéresh€é women healers challenge biomedical
hegemony by asserting alternative epistemologies rooted in lived experience,
intergenerational transmission, and spiritual intuition. Their labor is both resistance
and reproduction: they reproduce a moral universe that places care, humility, and
relationality at its center, while resisting the extractive logics of institutional medicine
and modernity. Their healing practices also confront and mediate the forces of good
and evil, not merely as symbolic binaries but as lived cosmological realities. [llness is
often understood as the encroachment of evil — envy, sin, broken promises, curses —
while healing reactivates forces of good through rituals of purification, prayer, and
symbolic protection. This mirrors Bourdieu’s (1977) theory of habitus, where
embodied practices sustain social and moral worlds. In Arbéreshé cosmology, women
are custodians of this moral order: through their rituals, they restore the balance
between light and darkness, harmony and rupture.

As Seremetakis (1991) has shown in her study of mourning women in rural
Greece, gendered ritual labor often encodes entire cosmologies of resistance,
memory, and moral repair. Similarly, Arbéreshé healing is more than medicine — it is
an act of cultural survival, a moral stance, and a metaphysical performance. These
women, through their invisible labor, stabilize a symbolic universe that would
otherwise risk dissolution in the face of modernization, linguistic loss, and cultural
assimilation. Their work is not only a form of healing — it is a form of world-making.

3. Ritual Practice and Sacred Matter

Healing rituals among the Arbéreshé are deeply embodied, multisensory events that
engage the physical, spiritual, and symbolic dimensions of human experience. Far
from being passive or purely verbal acts, these rituals activate a rich choreography of
gestures, materials, sounds, and scents. They are performative encounters with the
sacred, carried out in domestic or liminal spaces, often mediated by an elder healer
who combines inherited knowledge with intuitive skill. Central to these rituals is the
integration of Catholic liturgical elements — such as the Sign of the Cross, typically
repeated three times to invoke Trinitarian power, and prayers including the Ave
Maria, Padre Nostro, and Gloria al Padre. These are not recited mechanically, but

90



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

rhythmically and with intent, reinforcing spiritual alignment and moral order. Spoken
words serve both as invocation and protection, creating a sonic shield against harmful
forces. Equally important are bodily gestures and the use of symbolic matter. Healers
may trace signs over the afflicted area, breathe over herbs, or perform crossing
gestures with iron keys or knives. Everyday items acquire sacred potency in this
context. Among the most commonly used objects are red thread, often tied around the
wrist to ward off the evil eye; iron keys and scissors, used in ritual cuts to sever
invisible bonds; salt and vinegar, applied in protective or purifying rites; and holy
water, typically drawn from a church and mixed with herbs. Rituals often occur in
liminal spaces — thresholds, crossroads, fountains, and windows — where the
boundary between human and spirit worlds is believed to be more permeable. These
settings enhance the ritual’s symbolic potency, facilitating contact with ancestral or
divine forces. The use of plants and herbs further grounds the ritual in a symbolic
ecology. Pieroni and Quave (2005) documented at least 54 botanical species used in
Arbéreshé folk medicine, including Marrubium vulgare (horehound), Salvia
officinalis (sage), and Hypericum perforatum (St. John’s Wort). These plants are not
selected solely for their pharmacological efficacy, but for their ritual and symbolic
valence. For example, horehound is left under the moonlight before ingestion,
connecting the plant’s healing powers to lunar cycles and feminine energy. Sage is
burned in domestic spaces to purify and protect against malevolent forces, its smoke
seen as cleansing both spiritually and physically. St. John’s Wort, traditionally
harvested around the summer solstice, is hung above doors to shield the household
from spirits or misfortune. Such practices resonate with Mary Douglas’s (1966)
theory of purity and danger, which posits that rituals function to maintain the
boundaries between sacred and profane, order and disorder. Within this framework,
Arbéreshé healing rituals serve as mechanisms of cultural hygiene, reaffirming social
structure and cosmological coherence through symbolic action. Furthermore, the
ritual objects themselves are not inert tools, but possess what Arjun Appadurai (1988)
famously called social lives. As they move between households, altars, and ritual
acts, they accumulate meanings, energies, and histories. A red thread used in one
healing may later be buried, burned, or preserved, its role evolving with each ritual
cycle. These objects thus become participants in the healing process—agents that
mediate between visible and invisible realms. Arbéreshé healing rituals are sensory
and symbolic systems through which illness is recontextualized and transformed.
They are not merely therapeutic procedures, but acts of world-making, restoring
balance within a cosmology where bodies, materials, and words are all infused with
meaning and power. Curiously, all healing rituals among the Arbéresh are performed
in the southern Italian dialect or standard Italian. In fact, in a cross-cultural
comparison study of traditional household remedies in primary health care and ritual
healing practices in two economically and socio-demographically similar
communities in Lucania (inland southern Italy), Ginestra/Zhure", inhabited by ethnic

91



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

Albanians, who migrated to the area during the 15th century, and Castelmezzano,
inhabited by autochthonous South-Italians, even healers who were fluent in the
original Arbéresh language refrain from using it during these ceremonies. This may
suggest that the Albanians initially adopted these healing practices from Italians,
despite the fact that contemporary Italians, such as those in Castelmezzano, have
largely forgotten them. The fact that such magical healing traditions have been
preserved exclusively among the Albanians highlights, once again, the intricate and
often challenging cultural transformations they have undergone, particularly in recent
decades, as part of the acculturation process (Pieroni and Quave, 2005). For instance,
“the evil eye” vcommonly known as malocchio in Italian and syri i keq in Albanian
vis a condition shaped by psychological and social dynamics, lacking an identifiable
natural or biomedical cause. As such, it cannot be treated through conventional
medical approaches alone. If a younger relative, particularly one who does not
believe in such practices, is thought to be afflicted, older family members may fear
that recovery is unlikely (Quave and Pieroni, 2005). The evil eye is perhaps the most
intricate affliction identified in this study area. The term denotes the supposed ability
of certain individuals to cause harm — or at least transmit negative energy — through
their gaze, often directed at people or their possessions (Migliore, 1997). A person
who receives a compliment on a prized possession (like a house) or personal trait
(such as beauty) without a follow-up blessing (abbenedica, or “God bless you”) is
believed to risk being afflicted by malocchio. In areberesh culture, the condition often
manifests as a sharp, localized headache centered in the forehead and behind the eyes
(Quave and Pieroni, 2005). One immediate way to prevent malocchio is to give the
admired item directly to the person offering the compliment — if no blessing
accompanies their words. However, this solution is unfeasible for highly valued items
like a home, a child, or personal attributes such as physical beauty. In these cases, an
alternative form of protection, frequently mentioned by women, is to carry a
protective amulet in a brassiere or wallet (Massetti, 1993). Typically, the amulet
consists of a small black cloth pouch filled with aromatic herbs — often including
rosemary (Rosmarinus officinalis L. [Lamiaceae]) — and religious items such as a
small cross or an image of Padre Pio, the Apulian friar canonized by the Roman
Catholic Church in 2002. These amulets are usually prepared and blessed by a
practitioner specialized in treating the evil eye. Another key method of both
preventing and warding off evil eye involves the recitation of protective prayers,
taught by local healers. These prayers — often identical to those used during healing
rituals — vary among practitioners and are believed to safeguard the individual for an
entire year. Traditionally, these readings must take place in church on Christmas Eve
and are also a required part of the initiation process for aspiring evil eye healers
(Quave and Pieroni, 2005).

92



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

4 Temporality, Rites of Passage, and Ritual Time

Among the Arbéreshé, healing is never an isolated or spontaneous event; it is deeply
intertwined with temporal rhythms that govern both the individual life cycle and the
agricultural year. Healing rituals are carefully synchronized with key transitional
moments — birth, initiation, marriage, illness, and death — events that Arnold van
Gennep (1909) famously theorized as rites of passage, characterized by the liminal
experience of separation, transition, and reintegration. These liminal phases expose
individuals to states of vulnerability where the usual order is suspended, making them
susceptible to both malevolent forces (often conceived as manifestations of evil) and
potential renewal through ritual action.

Van Gennep’s tripartite model resonates strongly with Arbéreshé healing
practices. For example, in the widely documented ritual against the malocchio (evil
eye), the afflicted individual — often a child or vulnerable adult — is symbolically
separated from ordinary life. This separation may involve confinement to a specific
liminal space such as a secluded room, a kitchen corner, or a threshold, marking the
rupture from everyday social relations and the entry into a sacred domain mediated by
the healer. During the ensuing liminal phase, the healer conducts a sequence of
prescribed gestures and utterances: whispered prayers, the burning of herbs, the
symbolic dropping of olive oil into water (interpreted as a diagnostic act revealing
spiritual contamination), and the passing of sacred objects over the body. These acts
seek to neutralize or expel the malevolent energies believed to afflict the person.
Finally, the reintegration phase is marked by gestures of social and moral restoration
— offering food, performing the Sign of the Cross, or public declarations that the ritual
is complete — thereby reinstating the individual’s place within the community and
moral cosmos.

These temporal sequences are more than abstract frameworks; they are
embodied performances that restore moral and social order. As Victor Turner (1967)
elaborated, the liminal phase is a time of ambiguity but also of potential
transformation, where the subject is between identities and the community reaffirms
its shared values through ritual. In this context, healing re-establishes harmony not
only within the body but also within the moral universe where good and evil coexist
in dynamic tension. The evocation and neutralization of evil — envy, curses, spiritual
pollution — are central to the ritual, reinforcing the community’s shared cosmology
and ethical boundaries (Douglas, 1966).

Pastorelli’s (2024) ethnographic research in Molise highlights the importance
of ritual foodways as integral to this healing temporality. Special breads, sweets, and
seasonal dishes prepared during healing ceremonies act as medicinal mnemonics,
grounding the individual’s recovery in collective memory and social continuity. Food
serves as both medicine and metaphor, a material link between body, history, and
place. This parallels Paul Connerton’s (1989) argument that embodied practices such

93



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

as communal meals are crucial for the transmission of collective memory, anchoring
identity in social and ritual time. In the Arbéreshé context, the act of eating after a
healing ritual symbolizes reintegration and renewal, reweaving the individual into
kinship networks, ancestral land, and sacred time.

Seasonal agricultural rituals further illustrate the cyclical dimension of healing
and protection. The blessing of seeds in spring, the winter pig slaughter, and the
autumnal harvest offerings are all moments charged with heightened spiritual
significance. These agricultural thresholds are seen as vulnerable liminal zones where
the boundaries between natural and supernatural blur, and where the forces of good
and evil must be carefully negotiated through ritual to ensure community survival.
Healing in these contexts is collective and anticipatory — an invocation of divine and
ancestral powers to protect the community and its labor from misfortune and
malevolence.

Thus, Arbéreshé healing rituals are embedded within a sacred temporality that
is simultaneously cyclical and transformative. These rites mark transitions, restore
balance, and maintain the moral ecology that sustains community life. Healing acts
not only as a curative process but as a temporal re-siting of the self within broader
patterns of change, memory, and belonging, affirming the ongoing dialectic between
order and chaos, good and evil, continuity and renewal.

S Heritage, Memory, and the Politics of Authenticity

In the contemporary landscape of Southern Italy, where forces such as modernization,
tourism, and rural depopulation are rapidly reshaping social and cultural realities,
Arbéreshé healing traditions confront a profound challenge: the process
of heritagization. What were once deeply embodied, fluid, and living practices risk
becoming staged performances — rituals and customs transformed into spectacle for
external audiences rather than intimate communal acts. This transformation threatens
to strip these practices of their original meanings, contexts, and moral weight.

Arbéreshé villages have increasingly evolved into public spectacles, designed
as attractions for tourists. Healing rituals, which traditionally functioned within the
private and sacred realms of family and community care, are now often reframed as
“traditional customs” to be showcased and consumed. This phenomenon reflects a
broader dynamic described by Kirshenblatt-Gimblett (2004), who argues that the
designation of practices as “heritage” entails their transformation into metacultural
products. In this process, living culture is extracted from its original context and
recontextualized within institutions, museums, or media, often resulting in
commodification and a loss of experiential depth.

However, this transformation is not unilaterally extractive or detrimental.
Cristina Grasseni (2011) offers a more nuanced view, suggesting that heritage

94



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

communities can strategically engage with the language and frameworks of
institutional heritage to protect, revitalize, and even empower their traditions. In
several Arbéreshé villages, younger generations have begun reclaiming ritual healing
and related customs not merely as nostalgic cultural markers, but as active tools for
community healing and identity formation in the face of cultural erosion. Through
initiatives that combine education, public ritual, and ethnobotanical research, these
communities negotiate a space where tradition can coexist with contemporary
realities.

Yet this engagement with heritage raises critical questions about
the authenticity and vitality of ritual practices. As belief systems shift and communal
bonds weaken under the pressures of globalization and secularization, one must ask:
can ritual endure when its foundational belief and communitas — the shared emotional
and spiritual solidarity described by Victor Turner (1998 — diminish or disappear?
Turner warned that without communitas, ritual risks becoming an empty shell, a mere
formality devoid of transformative power or social cohesion.

The Arbéreshé experience illustrates this delicate tension. Their healing
traditions walk a fine line between preservation and performance, between lived
spiritual practice and cultural exhibition. While institutional recognition and tourism
can provide resources and visibility, they also pose the risk of fossilizing or
trivializing practices that once thrived in intimate relational settings. The survival of
Arbéreshé healing, therefore, depends not only on external validation but on the
continuing emotional investment and belief of community members — an investment
that sustains ritual as a living, meaningful engagement with health, morality, and
identity.

In this context, heritage is not merely a passive inheritance but an active field
of negotiation where past and present, tradition and modernity, insiders and outsiders
continuously intersect. Understanding the politics of authenticity thus requires
attending to these dynamic processes, recognizing the agency of heritage bearers, and
acknowledging the fragility and resilience embedded within Arbéreshé ritual healing
today.

6. Linguistic Hybridity and Ritual Healing: The Shift from Albanian to Italian
in Arbéreshé Traditions

An important and often underexplored dimension of Arbéreshé healing traditions,
thoroughly documented by Pieroni and Quave (2005), is the linguistic medium
through which ritual magic, incantations, and healing prayers are performed. Despite
the community’s firm roots in Albanian linguistic heritage, the formulas and
invocations used during healing ceremonies are now predominantly articulated in
Italian or local Southern Italian dialects, rather than in Arbéreshé Albanian. This

95



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

phenomenon reflects a complex, centuries-long process of cultural adaptation and
negotiation shaped by prolonged coexistence within a largely Italian-speaking
environment (Pollozhani, 2019; Mandala & Knittlova, 2024).

While the Arbéreshé language continues to function as a powerful marker of
ethnic identity and cultural memory, its diminished role in ritual speech reveals
significant shifts in how knowledge, especially spiritual and healing knowledge, is
transmitted. This shift can be understood through the lens of language ideology and
power dynamics (Silverstein, 1979; Woolard & Schieffelin, 1994), where Italian —
being the dominant national language and also the language of formal liturgy within
the Catholic tradition — gradually assumes prominence in spiritual contexts to ensure
broader intelligibility and ritual efficacy among a multilingual population. The
adoption of Italian and dialects may also respond to pragmatic concerns, such as the
accessibility of ritual language to younger generations who may be more proficient in
Italian than in Arbéreshé Albanian.

Nonetheless, this linguistic hybridity raises critical questions about the
resilience and transformation of intangible cultural heritage. While the symbolic
efficacy of healing rituals remains robust through the use of Italian and dialects, the
gradual supplanting of ancestral language potentially affects the depth and
authenticity of intergenerational transmission (Basso, 1996; Haviland, 2013).
Language is not merely a vehicle for communication but a repository of cultural
nuance, metaphor, and cosmological worldview; thus, its replacement risks a subtle
erosion of the ritual’s epistemological and moral dimensions. This concern resonates
with scholarly debates on language shift and loss among minority communities
worldwide, where heritage languages are often marginalized in ritual and symbolic
domains (Fishman, 1991; Grenoble & Whaley, 2006).

At the same time, the Arbéreshé community’s embrace of linguistic hybridity
in ritual contexts underscores the dynamic and negotiable nature of identity within
diasporic groups (Clifford, 1994; Brubaker, 2005). Rather than a simple narrative of
decline, this linguistic shift illustrates creative cultural continuity, where tradition is
actively remade to respond to contemporary sociolinguistic realities. The coexistence
and blending of Albanian, Italian, and dialect within healing practices represent a
form of cultural resilience and adaptation, preserving core symbolic and ethical
functions even as linguistic forms evolve (Pieroni & Quave, 2005).

In this light, the linguistic hybridity of Arbéreshé healing rituals embodies the
community’s persistent commitment to their ancestral heritage, while simultaneously
engaging with the transformative pressures of integration and modernity. It
illuminates how language, belief, and healing are deeply intertwined in the ongoing
process of cultural negotiation, reminding us that healing traditions are not static
relics but living, adaptive practices continuously shaped by historical, social, and
linguistic forces.

96



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

Conclusion

Traditional healing among the Arbéreshé is far more than a historical artifact or
folkloric curiosity; it constitutes a living ontology, a vibrant and dynamic moral
universe wherein the body is inherently permeable, illness is understood as relational
and symptomatic of disruptions in cosmic and social harmony, and healing is
fundamentally an act of spiritual mediation and moral restoration. Within this
worldview, dichotomies such as good and evil, health and sickness, nature and
culture, are not fixed or binary categories but rather fluid and continuously negotiated
through ritual performance, prayer, symbolic gestures, and collective care. This
ontological framework challenges the reductionist biomedical model by emphasizing
that the efficacy of healing is deeply embedded in the restoration of moral and
spiritual order, rather than solely in physical intervention.

The linguistic hybridity characterizing Arbéreshé healing rituals — where
magic formulas and incantations have increasingly shifted from the ancestral
Albanian to Italian and local dialects — reflects the community’s ongoing negotiation
between the preservation of tradition and the practicalities of adaptation within a
plural linguistic environment (Quave & Pieroni, 2005; Pieroni & Quave, 2005). This
linguistic evolution illustrates broader cultural processes of integration, resilience,
and transformation. Far from indicating cultural loss, this shift underscores the
dynamic nature of heritage, where symbolic and ethical functions are maintained
even as forms and languages adapt. The hybrid linguistic landscape thus becomes a
site of cultural memory and innovation, where traditional healing remains relevant
and effective within contemporary socio-cultural contexts.

From an anthropological perspective, the Arbéreshé healing tradition invites a
rethinking of epistemologies and efficacy in medicine. Healing is not simply a
technical or biomedical act; it is a deeply relational, embodied practice, where belief,
care, and moral accountability are intricately intertwined (Scheper-Hughes, 1992). In
this framework, symbols and rituals do not merely signify spiritual realities; they
enact them, actively shaping lived experiences of health, identity, and communal
cohesion (Lévi-Strauss, 1963; Turner, 1967). Healing becomes a performative
process, a dialogue between human and non-human agents — plants, spirits, ancestors
— whose cooperation is essential to restoring balance. This challenges dominant
narratives that marginalize spiritual and symbolic dimensions in favor of biomedical
objectivity, calling for an ethical witnessing that listens attentively to the
epistemologies embedded in these practices.

In an era marked by globalization and cultural homogenization, localized
healing epistemologies like those of the Arbéreshé face risks of commodification,
dilution, or erasure. Safeguarding these traditions requires more than static
preservation; it demands recognizing their adaptive vitality and supporting the

97



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

community’s agency in defining, performing, and transmitting their heritage. This
approach aligns with contemporary calls in medical anthropology and indigenous
studies to valorize pluralistic understandings of health and healing as culturally
situated and historically grounded (Kleinman, 1988; Lock & Nguyen, 2018).

Ultimately, the study of Arbéreshé traditional medicine provides profound
insights into the human condition — our inherent vulnerability, our creative responses
to suffering, and our enduring need for ritual meaning as a pathway to wholeness and
social belonging. By illuminating how healing is woven into complex moral,
cosmological, and linguistic tapestries, this tradition enriches our understanding of
health as a holistic and deeply cultural process. It also reaffirms that healing, at its
core, is an ethical and ontological engagement with the forces of good and evil, order
and disorder, life and death — a continuous negotiation that sustains not only
individual bodies but entire communities and their histories.

Author contributions

Corresponding author: D.C.; Conceptualization, D.C. and R.S.; methodology, D.C.
and R.S.; validation, D.C. and R.S.; formal analysis, D.C. and R.S.; investigation,
D.C.; resources, D.C.; data curation, D.C. and R.S.; writing—original draft
preparation, D.C. and R.S.; writing—review and editing, D.C. and R.S.; visualization,
D.C. and R.S.; supervision, D.C. and R.S. All authors have read and agreed to the
published version of the manuscript.

References

Appadurai, A. (Ed.). (1988). The social life of things: Commodities in cultural
perspective. Cambridge University Press.

Bourdieu, P. (1977). Outline of a theory of practice (R. Nice, Trans.). Cambridge
University Press.

Connerton, P. (1989). How societies remember. Cambridge University Press.

De Martino, E. (2012). Crisis of presence and religious reintegration. HAU: Journal
of Ethnographic Theory, 2(2), 434-450.

Douglas, M. (1966). Purity and danger: An analysis of the concepts of pollution and
taboo (pp. 188). Routledge & Kegan Paul. (Original work published by Praeger)

98



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

Graeber, D. (2001). Toward an anthropological theory of value: The false coin of our
own dreams. Palgrave.

Grasseni, C. (2011). Skilled visions: Toward an ecology of visual inscriptions. In M.
Banks & B. Ruby (Eds.), Made to be seen: Perspectives on the history of visual
anthropology (pp. 19—44). University of Chicago Press.

Kirshenblatt-Gimblett, B. (2004). Intangible heritage as metacultural
production. Museum International, 56(1-2), 52—65.

Kleinman, A. (1980). Patients and healers in the context of culture: An exploration of
the borderland between anthropology, medicine, and psychiatry. University of
California Press.

Kleinman, A. (1988). The illness narratives: Suffering, healing, and the human
condition. Basic Books.

Lévi-Strauss, C. (1963). Structural anthropology (C. Jacobson & B. G. Schoepf,
Trans.). Basic Books.

Lock, M., & Nguyen, V.-K. (2018). An anthropology of biomedicine (2nd ed.).
Wiley-Blackwell.

Mauss, M. (2002). The gift: The form and reason for exchange in archaic
societies (W. D. Halls, Trans.). Routledge. (Original work published 1925)

Mandala, M., & Knittlova, K. (2024). The Arbéresh: A brief history of an ancient
linguistic minority in Italy. Cultural Studies/Kulturni Studia, 2(23), 137-151.

Massetti, Y. (1993). Medicina e cultura popolare in Abruzzo: Tra Ottocento e
Novecento. A. Polla.

Migliore, S. (1997). Mal’uocchiu: Ambiguity, evil eye, and the language of
distress (Vol. 10). University of Toronto Press.

Pastorelli, E. (2024). The memory landscapes of food: The sense of nostalgia and the
traces of the past in the Arbéreshé microcosm of food and feast. In Dublin
Gastronomy Symposium 2024 — Food and Memory: Traces, Trauma and
Tradition (pp. 1-17).

99



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

Pieroni, A., & Quave, C. L. (2005). Traditional pharmacopoeias and medicines
among Albanians and Italians in southern Italy: A comparison. Journal of
Ethnopharmacology, 101(1-3), 258-270.

Pollozhani, E. (2019). Language shift among the Arbéreshé of Italy. European
Journal of Language and Literature, 5(1), 46-51.

Quave, C. L., & Pieroni, A. (2005). Ritual healing in Arbéreshé Albanian and Italian
communities of Lucania, southern Italy. Journal of Folklore Research, 42(1), 57-97.

Scheper-Hughes, N. (1992). The violence of everyday life in Brazil. In Death without
weeping: The violence of everyday life in Brazil. University of California Press.

Seremetakis, C. N. (1991). The last word: Women, death, and divination in inner
Mani. University of Chicago Press.

Turner, V. (1998). From ritual to theatre: The human seriousness of play. PAJ
Publications.

Turner, V. W. (1967). The forest of symbols: Aspects of Ndembu ritual (Vol. 101).
Cornell University Press.

Van Gennep, A. (1909). Les rites de passage: Etude systématique des rites de la
porte et du seuil, de [’hospitalité, de I’adoption, de la grossesse et de I’accouchement,
de la naissance, de l’enfance, de la puberté, de [’initiation, de [’ordination, du
couronnement des fiangailles et du mariage, des funérailles, des saisons, etc. (Vol.
5). E. Nourry.

100



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

Kyklos: il ritorno dell’antico
Multiculturalita tra arte, artigianato e archeologia

Emma Barontini

Kyklos: reviving the ancient. Multiculturalism between art, craftsmanship and archeology
Abstract
The exhibition Kyklos in dialogue with Memorie Sommerse, held in Porto Santo Stefano, Tuscany, in
July 2024, serves as the focus of this case study. The research explores the interplay between the
ancient and the contemporary, highlighting continuities and aspects of identity. Drawing on political
anthropology and economic geography, the study examines how interactions between people and
objects generate new cultural codes (Fabietti, 2004). Patterns of trade and human mobility reveal
tensions between openness and closure, suggesting a theoretical framework in which the sea functions
as a medium of contact (Dua, 2024). Kyklos embodies this concept within the Maremma territory.
Through essays, articles, and informal discussions, the study engages with debates on migration,
glocalization, and multiculturalism, illustrating how these issues are represented in a Tuscan port
museum. The exhibition communicates these themes with attention to social and ethical values,
fostering community and the transmission of knowledge.
Keywords: identity and community, tourism, commercial trade, migration, material culture

Introduzione

La mostra temporanea Kyklos, allestita a fianco della mostra permanente Memorie
Sommerse, accosta 1’arte contemporanea all’arte antica e 1’archeologia. In particolare,
in Memorie Sommerse sono esposti oggetti antichi recuperati dal relitto del Giglio
Campese e Kyklos si integra in questa esposizione proponendo la possibilita di
indagare le proprie radici per mezzo della Fiber Art, la quale entra in dialogo con gli
oggetti antichi recuperati. Le diverse provenienze degli oggetti rinvenuti nel relitto
permettono di riflettere sulla multiculturalita, mettendo in luce le criticita del discorso
identitario e indagando le similitudini e le differenze tra oggetti e persone. Vengono
affrontati temi come il neorazzismo, la liberta di movimento, le migrazioni e il
commercio. Il tema ¢ strettamente legato al concetto di decolonizzazione del museo
ed ¢ affrontato utilizzando vari campi dell’antropologia interdisciplinarmente:
antropologia politica, antropologia museale, antropologia culturale, sociologia del
turismo sono le principali discipline approcciate nell’articolo. Questo caso preso in
esame si colloca nel territorio della Maremma, nel sud della Toscana. Sotto la lente &
la funzionalita dei manufatti, il modo di rappresentare la cultura materiale, il
categorizzare. Gli oggetti antichi e contemporanei, provenienti da luoghi geografici

101



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

diversi del Mediterraneo, permettono di indagare l’incontro-scontro tra “noi” e
“I’altro”. La Fortezza di Porto Santo Stefano dove viene proposta la mostra si
inserisce nel panorama dei musei contemporanei poiché puo essere considerata un
modello di ecomuseo, concetto che descriverd in questo elaborato. Le tavole
esplicative della mostra, libri di testo, siti internet, colloqui informali con gli abitanti
della Maremma (compreso un antropologo, guida ambientale) e lo scambio di mail
con D’artista Patrizia Trevisi della mostra mi hanno permesso di reperire il materiale
di studio e avviare questa ricerca. Chiarird anche il mio posizionamento che mi
colloca e spiega il legame con 1’argomento. In questo lavoro dimostrerd come Kyklos
rappresenta un punto di rottura con il passato museale canonico e accademico.
Propone infatti uno spazio di fruizione culturale aperto e interconnesso, suggerisce
riferimenti in cui riconoscersi attraverso simboli e metafore che riguardano il mare e 1
suoi popoli e ci mostra come 1 separatismi possano sfumare in uno stato di
condivisione. Il mare, il museo e il relitto diventano cosi dispositivi per riflettere sulla
multiculturalita, il razzismo ¢ 1’identita.

Collegamenti tra identita, comunita e museo

Mi avvio verso la Fortezza di Porto Santo Stefano, ci arrivo in cinque minuti a piedi,
¢ inizio estate e i0o mi devo ancora abituare ai ritmi marinari ed estivi. Sono
trasportata dalla curiosita che sento verso i reperti di archeologia subacquea, con cui
entrai in contatto per la prima volta nel 2019 ad Albinia, al Forte delle Saline. Il mio
legame personale con il territorio ¢ collegato al privilegio che ho di avere una casa di
famiglia proprio a cinque minuti da Porto Santo Stefano. In queste terre, la presenza
di abitanti romani, che in vacanza riempivano le coste, era una forma di turismo
intensivo accostabile al colonialismo, fatta di speculazione edilizia e antropizzazione
delle coste. Mio nonno era appunto un ammiraglio romano che comprd questa casa
anni prima; ho trascorso cosi all’Argentario, il promontorio dove sorge Porto Santo
Stefano, intere stagioni estive € mi sono cosi interessata al territorio, che ho reso
obiettivo di ricerca. Il tema delle barche e dei loro movimenti, del mare stesso, mi
attraversa completamente e io tento di afferrarlo.

Entrando nello spazio espositivo cominciano ad apparire cartelli esplicativi,
vetrine e opere d’arte che si confondono quasi con il contesto della mostra,
potrebbero ricordare le reti da pesca che erano state allestite al Center for African Art
a New York nel 1988 per la mostra Art/Artifact: African Art in Anthropology
collections con la differenza che la luce qui non ¢ pensata per affascinare i
collezionisti di arte contemporanea. Patrizia Trevisi, propone opere pronte per essere
abbracciate, senza giochi di luce che creino una barriera tra spettatore e oggetto
d’arte. La mostra di prossimita — cio¢ che narra specificatamente del luogo in cui ¢
proposta — ci permette di portare il focus dall’Altro al Noi, con tutte le nostre

102



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

sfaccettature, cercando di comprendere il proprio auto-sguardo e analizzando noi
stessi e la nostra comunita (Grechi 2021, pag. 15). Il popolo etrusco fornisce un
collegamento a un’ancora identitaria che ¢ sopravvissuta a tutte le evoluzioni
avvenute nei secoli fino ad oggi. Il legame con 1’antico riemerge dal mare ed ¢ pronto
a rispondere alla domanda “Da dove veniamo? Chi siamo?”. Un oggetto di duemila
anni fa giaceva sul fondale dello stesso mare che gli abitanti di Monte Argentario
hanno navigato e contemplato nel corso dei secoli e delle generazioni che son passate,
e ora si trova riemerso, con la potenzialita di raccontare una storia, creare un
riconoscimento nell’oggetto. Se il museo ¢ una zona di contatto dove si parla di sé piu
che degli altri, o meglio, tramite gli altri si parla di sé, la questione dell’identita
diventa centrale da sviscerare (Clifford, 1997). La ricerca di senso che spiega
I’appartenenza ad una comunita, i rapporti e le differenze che ci sono con le altre e il
legame con il territorio, sono punti di partenza per interrogare questa costruzione. Da
dove nasce il bisogno di definirsi? Il bisogno di aggrapparsi a radici che stanno
rischiando di sgretolare la terra intorno ad esse, perché si presenta? Esistono queste
radici identitarie, se ne possono andare? Pare che la mostra Kyklos voglia far
riferimento a questo modo di dare un senso, piu esistenziale, creando un ponte tra
I’essere naufragato e il porto, tra I’incertezza e la fortezza, tra lo scarrocciamento e
I’ancora. Il legame con 1’antico fornisce una ramificazione ampia, che possibilmente
comprende piu esseri umani possibili, uniti nella loro differenza. Cosa c’¢ scritto
allora nella cultura etrusca? E in che modo la comunita della Maremma si identifica
con essa? Le risposte a queste domande possono seguire la scia delle riflessioni
evoluzioniste, non quelle strettamente biologiche ma culturali. Edward Bennet Tylor
¢ il promotore di questa teoria, che ¢ racchiusa in Primitive Cultures del 1832, nella
quale viene sostenuto il fatto che ci siano diversi stadi evolutivi tra magia, religione e
scienza. Un manufatto occidentale viene, per Tylor, collocato nella sfera della
scienza, mentre classifica gli oggetti costruiti da altre societa considerate “primitive”
nelle sfere magiche e religiose. E quindi, alla luce di questa definizione, il territorio
della Maremma che rapporto ha con le sue fasi precedenti? E soprattutto, il mare puo
essere un ponte tra queste epoche e metafora per comprendere anche le dinamiche
identitarie che possono instaurarsi tra popoli contemporanei ed antichi?

Retaggi del museo ottocentesco

L’evoluzionismo nasce tuttavia dall’Illluminismo, il quale prevedeva una fiducia
sconfinata nei valori progressisti, la quale pero si ¢ dimostrata fallace, sia per la sua
insostenibilita sia perché la pretesa di dominare su tutto grazie all’intelletto dell’'uomo
bianco, colto e ricco ¢ irreale. Sturtevant rileva come constatare il fallimento della
fiducia progressista ha causato oggi la necessita di ricostruire una nuova identita
(Sturtevant, 1969). Fu proprio nel 1875 che il Museo Nazionale Preistorico

103



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

Etnografico di Roma venne fondato, seguendo la linea dell’evoluzionismo che, come
suggerisce il nome del museo, accomuna oggetti preistorici ed etnografici. Memorie
sommerse ¢ Kyklos insieme dimostrano come i connotati del museo moderno, nato
nell’epoca dei lumi, e le necessita nate nel secondo dopoguerra, si sovrappongono
rispettivamente attraverso gli intenti legati all’identita, ma anche all’educazione, alla
trasmissione di sapere e alla comunicazione (Lattanzi 2021, p. 81). L’esposizione di
oggetti preistorici a fianco di riproduzioni di miti rimanda a un’arte primitiva,
attivando una sorta di comparazione analogica tipica dei musei ottocenteschi, sebbene
rivisitata in chiave contemporanea. (Lattanzi 2021, p. 85). Quali sono le proiezioni
della ricerca dell’identita? Si individuano due facce che si intersecano e che devono
essere iscritte nel contesto e nelle relazioni di potere esistenti ed esistite nella storia
della Maremma e di Porto Santo Stefano. Una proiezione, la piu facile da vedere e la
piu mainstream, ¢ quella tesa a produrre un immaginario toscano, dove i manufatti
Etruschi sono strumento strategico per vendere nell’industria del turismo (d’Eramo,
2017). L’altra proiezione ¢ legata alle rivendicazioni volte a ottenere un
riconoscimento negato, causato dall’oppressione e da condizioni sociali che collocano
una parte della popolazione ai piedi della scala di classe, che ¢ presente nelle
categorie marginalizzate ed esoticizzate, rese quasi come uno spettacolo. Nella
tripartizione del concetto di riconoscimento proposta da Hegel e confermata da Mead,
si nota come il bisogno di essere riconosciuti si leghi al rispetto, alle emozioni e ai
diritti. Cio ¢ incanalato anche nel discorso della reciprocita e della moralita. Ma
potrebbe essere collegato anche al paradigma hobbesiano, secondo cui il conflitto
sociale ¢ generato da un’autoaffermazione e dunque ha carattere strategico (Cortella,
2008). Dopotutto gli abitanti della Maremma sono consapevoli della bellezza e della
ricchezza storico culturale nonché geografica che presenta il territorio, come sono
anche legati a una tradizione vittimista legata alla storia e all’isolamento della
Maremma: Maremma Amara, come canta la canzone popolare, un luogo dove andare
a lavorare, ma che non assicurava la sopravvivenza, poiché la malaria era diffusa per
via del terreno paludoso (Litvin, 2017).

La storia della Maremma tra territorio, domini ed ecologia politica

La storia della Maremma si collega agli Etruschi dall’ottavo secolo avanti Cristo,
dopo che nel territorio si venne a formare una laguna ai piedi dell’Uccellina,
favorendo gli insediamenti intorno al Lago Prile. All’inizio del 200 a.C. I’Etruria
meridionale venne conquistata dai Romani. A quei tempi era una terra florida grazie
ai terreni fertili, ai porti, al commercio di olio e vino, oltre che il pascolo. Il fiume
Ombrone continuo a portare sedimenti che formarono nel corso del tempo la pianura
della Maremma. Nel 200 d. C. si affacciarono delle difficolta a causa del clima che
divenne piovoso, provocando il diffondersi della malaria, con il conseguente declino

104



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

dei paesaggi antichi nel sesto secolo, in una regione ormai cristianizzata. Rifiori solo
nell’anno Mille grazie alla pesca, al sale dalle saline e al carbone dai boschi, ma nel
1300 la Maremma cadde sotto il dominio della Repubblica di Siena, che diede origine
allo sfruttamento coloniale attraverso imposte e dogane. Rimase in questo stato di
decadimento anche durante il dominio dei Medici fino a che, nel Settecento, non fu
conquistata dai Lorena. Questi ultimi si presero cura del territorio a livello sistemico,
con interventi idraulici come anche riforme economiche, politiche e sociali. E cosi
che venne bonificata la Maremma, sulla quale poterono cosi sorgere strade e fattorie.
La bonifica integrale termind durante il fascismo, quando furono progettate delle reti
di canali di deflusso per accelerare il prosciugamento, ma solo nel secondo
dopoguerra la malaria se ne ando definitivamente. Negli anni Sessanta il turismo
balneare permise il ripopolamento della costa, ma questa ultima trasformazione
suscito nella comunita locale un sentimento nostalgico per una Maremma ormai
molto diversa, il quale animo anche una forte resistenza contro il progetto di costruire
un complesso residenziale per tredicimila persone in un’area naturale. Grazie ad essa
il progetto fu sostituito dalla costruzione del secondo parco regionale d’Italia: il Parco
della Maremma. Il Parco ¢ cosi un simbolo di resistenza all’antropizzazione e alla
neocolonizzazione del territorio volte a sfruttare ancora una volta la Maremma.
Questo perché il turismo ¢ un’economia che sviluppa preponderatamente il consumo,
senza prendersi cura delle risorse del territorio che permettono di abitarlo. Nel caso
del territorio di Monte Argentario e dintorni, la volonta di praticare le proprie
tradizioni, nasce prima di tutto da una necessita degli abitanti di creare connessioni e
punti d’incontro tra di loro, piu che affascinare “lo straniero”, sebbene sia anche
questo un effetto implicito.

La circolazione dei beni, il multiculturalismo e il sistema economico etrusco

Possiamo considerare il bacino-scafo del relitto come una riproduzione della societa;
infatti, al suo interno sono presenti una moltitudine di oggetti che vengono classificati
e categorizzati in base alle loro caratteristiche: gli viene associata una provenienza,
proprio come alle persone. Da qui possiamo ipotizzare un’associazione tra corpi e
oggetti: la fisicita determina se sei corinzio, fenicio oppure marocchino o cinese. Ed ¢
in questa pretesa di multiculturalismo che nasce il neorazzismo (Duffield, 2013). La
materialita di una forma, che sia di un corpo o di un oggetto, viene incasellata,
confinata, reputata superiore o inferiore, aprendo cosi le porte alla marginalizzazione.
Il mare, d’altro canto, rimanendo fluido, ¢ difficile da segmentare come la terra, le
acque considerate di appartenenza a uno stato sono entro 12 miglia nautiche dalla
costa, oltre sono acque internazionali, dove in questo 70 % del pianeta operano
compagnie di sicurezza o grandi navi private, tra cui pescherecci a strascico,
petroliere, navi cargo (Dua, 2024). 11 commercio libero incontra i suoi limiti

105



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

attraverso 1 dazi, imposti dalle nazioni una volta perd giunti sulla terra. In mare
aperto, il punto di partenza e di arrivo sono indistinti, ma nel momento in cui merci e
persone attraversano le acque per raggiungere la terra, sono etichettate e nel caso
delle persone vengono creati dei capri espiatori considerati “diversi” e dunque da
allontanare, come se le persone con background migratorio fossero i nuovi barbari
che vengono ad invadere le terre civilizzate. Il neobarbarismo e il neorazzismo sono
fenomeni che si ripresentano e vengono proposti dagli stessi ambienti liberali che,
seppur in maniera non intenzionale, ripropongono e alimentano sistemi illiberali
(Duffield, 2013). Le etichette corrispondono a barriere e sono strumentalizzate al fine
di ghettizzare e limitare la libertd di movimento, per cui raggiungere 1’Europa e
rimanerci non ¢ scontato, poiché dipende dalla condizione di richiesta di asilo, dalla
nazionalitd del passaporto. L’irregolaritd ¢ usata come scusa per rimpatriare e
detenere persone con nessuna colpa se non quella di avere una certa nazionalita
(Duffield, 2013). Il concetto di sicurezza ¢ collegato al sistema neoliberale poiché
apparentemente vuole far vivere tutti in un melting-pot ma poi usa la xenofobia a
scapito di certi tipi di categorie e nazionalita (Duffield, 2013). La protezione a priori
delle persone viene meno, quando attraverso le politiche economiche a modello
keynesiano avrebbero potuto favorire questo concetto piuttosto che permettere la
depredazione delle risorse che vengono poi immesse nelle reti trans-frontaliere extra-
legali (Hickel, 2018), per questo la perpetuazione delle guerre post-moderne e il
sistema di economia di guerra ¢ un piano orchestrato e progettato per continuare ad
alimentare la ricchezza dei signori della guerra, le compagnie estere che intrattengono
accordi con quest’ultimi, approfittando della mancanza di burocrazia (Duffield,
2013). Le guerre post-moderne sono il luogo di partenza del circolo delle risorse, le
quali sono depredate e sfruttate, creando cosi un vuoto di ricchezza non accessibile
alla maggior parte della popolazione costretta poi a migrare. Da parte dell’Europa, c¢’¢
pero una repulsione che non permette alle persone che arrivano di vivere secondo le
proprie modalita e abitudini, come se la condizione per vivere in Europa sia per forza
I’adattamento e il modellarsi.

Per quanto riguarda il sistema economico etrusco Silvia Fogliazza e Roberto
Macellari scrivono I’articolo “Il Fisco nel Mondo Etrusco: Le Ragioni di Invisibilita™:

«L’applicazione di categorie occidentali su contesti altri, inoltre, non rende giustizia
della complessita dei fenomeni che si vorrebbero indagare. Del resto, 1’espressione
moderna “fisco”, utilizzata per indicare lo stato nella sua attivita finanziaria e in
particolare nei rapporti con i contribuenti, non funziona se applicata a un periodo
come I’eta del Ferro. Nelle fasi piu antiche non sono, infatti, documentate istituzioni
pubbliche che svolgono attivita finanziaria. Manca, inoltre, e per quanto riguarda la
cultura etrusca manchera sempre, un’organizzazione statale in grado di applicare
prelievi forzosi sulla popolazione e sulle attivita mercantili: anche quando, a partire
dal VI sec. a.C., gli abitati maggiori acquisiscono una struttura urbana evoluta, da un

106



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

punto di vista politico-amministrativo appartengono al modello della “citta-
capoluogo”» (Fogliazza, Macellari 2023, pp. 1-2).

Cerchiamo spesso di applicare i concetti economici e politici moderni per
interrogare il presente, ma dobbiamo renderci conto che seppur ci siano delle
similarita, le epoche considerate sono diverse. Usare i termini giusti legati al passato e
cercare di reinterpretarli per creare dei confronti con il presente per capirlo meglio,
puo essere una via per far dialogare antico e contemporaneo.

«Le c.d. dodecapoli cui accennano le fonti antiche altro non erano, probabilmente,
che un sistema federale di centri la cui organizzazione rimane per molti aspetti
oscura. Politicamente ed economicamente I’Etruria ¢ caratterizzata dalla
frammentarieta: si pensi a titolo di esempio al carattere disomogeneo della
monetazione, che segue percorsi diversi in base alle cittd coinvolte: occorre, quindi,
esaminare 1 singoli contesti per cercare di ricostruire una realtd che era,
probabilmente, variamente articolata anche da punto di vista “fiscale”. Alla luce di
queste considerazioni, nello svolgimento della nostra ricerca abbiamo accolto la
definizione di “imposta” proposta da M. Girardin, ossia “I’imp0t est un transfert de
valeur opéré sans contrepartie quantifiable dans un rapport d’autorité¢”» (Fogliazza,
Macellari 2023, p.2).

C’¢ una connessione tra religione, economia e politica che giunge alla luce
tramite i santuari che erano preposti come luogo di aggregazione e di culto:

«L’emporion nasce come luogo di protezione per lo straniero, che veniva garantita
dal potere locale, assicurando che il movimento degli scambi avvenisse in assoluta
sicurezza. Negli emporia si dava luogo a transazioni di ogni tipo, dal pagamento per i
servizi ottenuti, non esclusi episodi di corruzione, sino alle tasse e ai tributi che i
maggiorenti del luogo imponevano ai nuovi arrivati. [...] Diversamente da quanto
ipotizzato da C. R. Potts, secondo cui si affidava alla “religione”, quindi nella pratica
al santuari, il compito di regolare i sistemi di mercato, in assenza o in limitata
presenza di un controllo governativo, quanto osservato potrebbe dimostrare piuttosto
come il governo intendesse servirsi del personale e dell’esperienza dei santuari per
esercitare un controllo sul commercio» (Fogliazza, Macellari 2023, p.7).

Al contrario di Roma, che utilizza un controllo statale, il controllo dei traffici
commerciali ¢ affidato ai santuari associati al mondo del commercio e vegliati da
entita sacre.

«Questa fase, non a caso, ¢ caratterizzata dalla comparsa dell’edilizia monumentale,

segno tangibile di entrate stabili a disposizione delle autorita di ogni polis etrusca, e

107



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

dalla contemporanea ristrutturazione degli emporia, che rappresentano la
concretizzazione della fiscalita pubblica sui commerci di lunga distanza, in
precedenza gestita dalle ¢élites. In quanto garanti delle transazioni gli esseri
extraumani sono destinatari di decime e tributi, quindi di forme di prelievo forzoso
indiretto, destinati in realta ai re delle citta cui gli emporia sono collegati, pagati con
lingotti e pani di bronzo, oppure schiavi, ma anche con prodotti commercializzati,
quali ceramiche greche, tessuti, oppure bronzetti votivi che possono aver svolto
funzione di protomoneta. Proprio I’assenza di monete coniate nel Lazio e in Etruria
meridionale, a Cartagine, a Naukratis e a Locri Epizeferi confermerebbe
indirettamente, secondo Cifani, 1’esistenza di un sistema di pagamento basato sul
bronzo pesato e sulle merci, frutto di una decisione politica, che consentiva alle
comunita centro-tirreniche di inserirsi in traffici commerciali internazionali»
(Fogliazza, Macellari 2023, p. 12).

Cio dimostra come il sistema economico influenzi la creazione di certe culture
e credenze. Allo stesso tempo sono le idee che influenzano [I’efficacia e
I’insediamento di certi sistemi economici. Nel corso dei secoli, i traffici marittimi
potevano essere gestiti dallo stato, esaltando concetti come il protezionismo e la
nazionalizzazione, oppure dal mercato libero che invece esalta la proprieta privata. In
ogni caso pero, viene sempre definito chi ¢ cittadino e chi straniero. In ogni sistema
commerciale, sia statalista o liberista, alle merci e alle persone sono attribuite
appartenenze che escludono o includono, le quali sono inevitabilmente decise da un
sistema di pensiero dominante che guida la logica culturale ed economica. Pur
riconoscendo collegamenti globali inevitabili, che comprendono movimenti di
persone e oggetti, si possono costruire pratiche differenti e che si iscrivono
nell’ambito del post-capitalismo. Il sistema del modello locale ¢ importante adesso
piu che mai per evitare la delocalizzazione e lo sfruttamento delle risorse, del
territorio, delle persone e degli animali. Inoltre, ¢ sempre importante tenere a mente
che il pensiero pud condizionare 1’economia ed ¢ indispensabile pensare a delle
alternative che non entrino nelle logiche del greenwashing poiché ¢ inevitabile non
notare oggi gli effetti del capitalismo sfrenato e del sistema liberale che favorisce le
multinazionali, il progresso senza limiti che continua a deturpare la terra e tutto
I’ambiente.

Le anfore, ’antropologia degli oggetti e la categorizzazione
Le anfore sono la chiave interpretativa del caso di studio del Giglio Campese. Al
centro del commercio ellenico, hanno significati che vanno oltre la loro mera

esposizione. Per la nostra cultura storica e archeologica acquisiscono un valore di
fonte storica e quindi attenzione e cura massima sono richieste ai fini di preservarle e

108



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

mantenerle (Grechi, 2020). L’elemento piu presente tra i ritrovamenti del Giglio
Campese sono quindi le anfore, il cui scopo ¢ contenere, la cui utilita sta nel vuoto,
come ci ricordd Lao Tsu (Cheng, 2000), senza di esse il trasporto non avrebbe
funzionato poiché per 1’essere umano il contenitore dove raccogliere i propri beni ¢
sempre stato qualcosa di necessario. Venendo riesumate duemila anni dopo, sono i
loro scheletri ad essere rimasti, non il loro contenuto. Le antiche anfore possono
essere considerate le equivalenti degli odierni container, cosi come il vecchio relitto
puo essere associato alla contemporanea nave cargo. La forma di questi elementi ¢
spunto di riflessioni sui tipi di industria e sulla lavorazione del materiale che
caratterizzano le epoche. Secondo questi presupposti, la storia dell’arte puo aiutarci
ad indagare attraverso la catalogazione e 1’atto del collezionare. L’atto in sé del
comporre collezioni non ¢ esclusivo della cultura occidentale, sebbene per fini di
studio e analisi invece lo sia (Vattimo, 1985). Come ¢ possibile demonizzarlo
totalmente? Il collezionismo e la categorizzazione, propri della cultura illuminista,
sono collegati al colonialismo e alle violenze che ha generato, ma la storia dell’arte ¢
la fonte che ci permette di ricostruire, di ipotizzare e ricercare tesi sui prodotti
culturali di un luogo e di un tempo dato, di comprendere il valore degli oggetti e
dell’arte al di la dello sguardo occidentale, cogliendo la vita dell’oggetto e ai
significati al quale ¢ attribuito. L’importante ¢ non limitarsi a presentare dei feticci
pronti ad essere esibiti con il solo scopo di ostentare ricchezza e per avvalorare lo
status quo del museo o della nazione di appartenenza. Costruendo consapevolmente
le identita si mettono in luce diritti negati, perché se ¢ tramite la definizione che certe
categorie vengono marginalizzate, ¢ sempre mediante quest’ultima che le istanze poi
possono essere rivendicate (Benhabib, 2002). Le divisioni sono parte della creazione
umana, ma lo sono anche le interazioni e se oggi gradualmente si stanno concependo
le culture in modo aperto, ¢ grazie a un’evoluzione collettiva (Geertz, 1998). Essendo
il mare un tema centrale e inscindibile dal contesto, diviene piu facile adottare il
punto di vista delle culture aperte. Nella trasmissione della storia, anche cosi come
tradizionalmente viene imposta, il collegamento marittimo crea sempre degli ibridi e
delle influenze (Fabietti, 2004). La mescolanza presentata da Memorie Sommerse €
data dal carico del relitto del Giglio Campese: ¢ un insieme di manufatti provenienti
da regioni diverse, che permette di ipotizzare i movimenti del commercio navale di
allora. Per esempio, in vetrina sono esposte le anfore trovate all’interno: sono di larga
diffusione ¢ datate tra il VII e il VI secolo a. C., caratteristiche della citta di
Ciazomene, della Ionia, e dell’Isola di Samo. L’unico tipo mancante della rotta
mercantile mediterranea ¢ I’anfora chiota. Dalla Grecia continentale sono presenti
un’anfora corinzia, forse destinata a contenere olio e un’anfora iaconica, di formato
piu piccolo. Di numero prevalente sono pero le anfore etrusche, prodotte tra Cerveteri
e Vulci a partire dal VII secolo a. C. e sono a forma ovoidale, con collo breve o
inesistente e le anse “a orecchia”. Esse probabilmente trasportavano vino o altri
generi alimentari, come per esempio le olive, delle quali abbiamo traccia grazie ai

109



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

noccioli presenti in una di esse. Anche un’anfora fenicia ¢ stata trovata nel
complesso. La teoria principale, che ripercorre la rotta della nave del Giglio Campese,
prevede che la partenza abbia avuto luogo da un porto della Ionia, poi che abbia
completato il carico a Corinto, abbia venduto il vino pregiato in Etruria, comprando
in cambio del vino etrusco meno pregiato, per poi proseguire ¢ venderlo nella Gallia
meridionale. La forma originale della nave greca mercantile ci ¢ fortunatamente
suggerita da un artista greco operante in Etruria nel VII secolo a. C.: Aristonothos.
Egli raffigura su un vaso uno scontro tra una nave da guerra etrusca (o dei pirati) e
una nave mercantile greca: la prima ha uno scafo piatto, la prua a sperone, i remi e 1
guerrieri/pirati sono all’attacco; la seconda ha invece uno scafo curvo, ¢ in assetto
difensivo € un uomo ¢ sull’albero di vedetta. Nella stessa decorazione si notano
elementi floreali e stelle, sugli scudi greci ¢ raffigurata una testa di toro, una bozza di
mappa e altre figure di animali non riconoscibili. Il recupero di parti di fasciame di
antichi relitti documenta 1’utilizzo della tecnica “a fasciame cucito”, adoperata in
tutto il Mediterraneo, nota anche a Omero e mantenuta in epoca romana, seppur in
maniera meno frequente. I reperti furono restaurati e analizzati in seguito
all’identificazione del relitto, avvenuta vicino all’isola del Giglio negli anni Settanta.
Negli anni Ottanta un’equipe dell’Universita di Oxford scavo nella nave e collaboro
con la Soprintendenza Archeologica della Toscana, la quale si occupo del restauro.
Nel 2021 sono stati recuperati alcuni reperti che erano stati estratti illecitamente da
sommozzatori inglesi nel 1961. Il CAMNES (Center for Ancient Mediterranean and
Near Eastern Studies) ha condotto un workshop sui resti del Giglio Campese
nell’aprile del 2024.

Come si inseriscono gli oggetti in mostra nel contesto della Fortezza di Porto
Santo Stefano, alla luce di cio che ¢ emerso fino ad ora, ¢ un caso di provvidenza a un
appiglio locale di fronte al globale, in un modo in cui ’apertura sia sentita senza
essenzializzazione, riformulando continuamente 1’identita e proponendo riferimenti
che soddisfino il “bisogno di un luogo” (Fabietti, 2004).

Kyklos mostra di narrazione

Per raccontare e per sollecitare gli intenti legati all’ibridazione, al rispetto, al
movimento, al mare, alla terra e all’essere umano, la mostra Kyklos si inserisce
all’interno dell’esigenza dei musei contemporanei. Adotta la nuova possibilita
espositiva dei musei di narrazione, nata dagli artisti di Studio Azzurro, i quali
sperimentano tecniche per creare un habitat narrativo, un territorio della memoria e
un luogo attivo di sperimentazione artistica. Rendere una collezione permanente di
oggetti antichi (che ricalca i presupposti del museo di scienza di cui abbiamo
accennato prima) ravvivata da opere d’arte contemporanea, ¢ I’esempio di questa
nuova tendenza museale. Kyklos si pone in linea con la nuova necessita di andare

110



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

oltre la sacralitd immobile dell’oggetto, mettendo piuttosto al centro la narrazione
che spiega il valore del gesto che lo ha costruito, con lo stesso sguardo del gruppo di
artisti italiani Studio Azzurro. Per questo le analogie tra la manualita che costruisce le
anfore e la manualitd che cuce le opere contemporanee ¢ messa in luce e crea
un’unione tra i confini immaginati. L ’interattivita dei dispositivi ¢ volta soprattutto a
un’interazione emozionale, incentrata sulla creazione di ambienti immersivi. Da
questo concetto nascono i “musei sensibili”, denominati poi “musei di narrazione”
(Grechi 2021, pag. 177). Le categorie museali che nell’Ottocento hanno separato la
funzionalita e 1’estetica, la concettualita dalla spiritualita, si trovano invece unite in
Kyklos (Lattanzi 2021, pag. 99). Lo sguardo agli oggetti e alle opere si alterna in
diverse prospettive: una analitica che cerca la traccia, 1’origine e il contesto
dell’oggetto, un’altra estetica che segue le linee e le forme di oggetti armonici e non,
una tecnica che ricerca la funzione iscritta nelle linee armoniche che si chiede a che
cosa servono e cosa contengono. Infine, uno sguardo melanconico trasporta
irrazionalmente verso un senso di affezione a questi oggetti, che essendo stati ritrovati
generano una sensazione rincuorante. Quest’ultima ¢ dovuta dal retaggio romantico
occidentale che ¢ strettamente legato all’antico, a cid0 che ¢ scomparso e sta
scomparendo. Artigianato, arte e storia si intrecciano mescolando il “museo di storia
naturale” con il “museo d’arte” (Lattanzi, 2021).

Fortezza come ecomuseo

Kyklos prende luogo all’interno della Fortezza di Porto Santo Stefano: lo spazio
dedicato alla cultura, possibilmente identificabile come “ecomuseo”, relativamente al
connubio delle mostre presentate. Cid avviene grazie al rapporto tra museo e
ambiente, in cui 1 vertici distintivi sono apportati dal triangolo territorio-patrimonio-
comunita, ricalcando la storia biologica e umana di una data societa in un dato
momento (Lattanzi, 2021). Si rompe cosi il binomio tra natura e cultura, fondendo la
dimensione ambientale e comunitaria circolarmente. Lo spirito del luogo e il legame
con il territorio sono elementi fondanti per questa nuova direzione del museo, in cui
I’identita si slega da un sentimento nazionalista e diventa locale e particolare seppur
inserito in un contesto imprescindibilmente globale. Da questo nuovo punto di
partenza, nasce una concezione di cura e di riflessione sul territorio, mossa da spinte
sociali ed etiche piu che economiche (Lattanzi 2021, pag. 66).

La mostra permanente, che presenta uno scopo didattico e cristallizzato, viene
affiancata da una mostra temporanea. In questo modo, il rapporto tra le mostre genera
un elemento di dinamismo, senza il quale la struttura darebbe un senso di immobilita.
La mostra permanente presenta una risorsa importante per il territorio e il lavoro che
¢ stato compiuto per comprenderne la storia, ¢ degno di valore e di nota. Allo stesso
modo, la necessita delle mostre temporanee costituisce un elemento dei musei del

111



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

futuro e permette la rottura con I’istituzione del museo, portando una metamorfosi a
cio che ¢ preesistente e statico (Grechi 2021, pag. 129). Il coinvolgimento della Fiber
Art suscita, inscenando un immaginario collegato agli oggetti antichi, una sensazione
di spazio atemporale, che mette in discussione la cronologia del tempo lineare.
Avvengono come dei flashback impossibili da localizzare nel tempo: vanno indietro e
tornano, impossibili da afferrare. In questo senso, la rottura riesce poiché il visitatore
e la visitatrice si confrontano con altro rispetto al pensiero comune e dominante,
attraverso piccoli shock percettivi (Grechi 2021, pag. 129). La restituzione della visita
alla mostra, in seno alle riflessioni sul mare e la multiculturalita, lasciano ampio
spazio interpretativo per affrontare temi riguardo il tempo e lo spazio unendo la storia
antica e la geografia economica, come proposto in questo saggio.

Intervista con I’artista

Ho avuto la possibilita di contattare I’artista della mostra Kyklos, Patrizia Trevisi, la
quale gentilmente ha risposto alle mie domande e ha condiviso con me una serie di
documenti legati alle sue esposizioni. Traspare dai suoi appunti una ricerca spirituale
che viene trasmessa tramite le opere: interpretabili, circolari, polimateriche, che
narrano dei miti, ma sono aperte ad essere interpretate da chi le contempla. Le
esposizioni su cui I’artista lavora, solitamente sono site specific, proprio per il dialogo
che avviene tra il luogo e cio che I’artista porta con sé:

«Lo spazio non ¢ vissuto come un mero contenitore ma come un “interlocutore”,
pronto ad accogliere e predisporre per sua stessa natura all’incontro e all’esperienza
con I’arte, I’archeologia, il Mito e la Storia, con I’arte antica Romana e [’arte
contemporanea della Fiber Art. L’artista Patrizia Trevisi con la mostra “Kyklos”
vuole rinsaldare i legami della Terra di Maremma con i culti e archetipi primordiali
dei cicli mitologici, tema generatore delle sue opere. Nasce un confronto in un ritmo
espositivo atemporale [...], dove la riflessione sull’arte antica fa da contraltare a
quella sulla modernita. [...] Kronos, Artemide, Demetra, Ares rievocano con
Ouroboros la ciclicita del tempo, dell’esistenza umana e dei cicli mitologici, dai culti
solari alla perfezione divina, all’armonia del Creato. Continuano a testimoniare negli
abitanti nel territorio di Monte Argentario da millenni la simbiosi con il Mito, la
Storia e la Naturay.

L’artista sceglie un medium per le sue opere che possa essere simile alla pelle,
con tutte le sue imperfezioni, il suo vissuto e le sue cicatrici: la tela. Il gesto di come
maneggiarla ¢ la manualita del cucire, un gesto lento che assorbe ogni momento del
processo di congiunzione, di creazione di qualcosa di nuovo. Cosi facendo Patrizia
Trevisi riporta un’immagine di un tempo sempre uguale e ripetitivo. Questo

112



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

svolgimento attiva dei meccanismi di memoria e permette di intrecciare e formare
una narrativa, un linguaggio che puo essere scambiato e impresso nell’opera. Esse
sono opere tattili e permettono di sfatare doppiamente il tabu di “non toccare”:
arrivare e aggrapparsi a un archetipo o a un’opera in un museo ¢ vietato. Il
movimento che il corpo in un museo ¢ tenuto a mantenere non ¢ allenato o informato
per potersi permettere di evadere dai confini comportamentali a cui si deve attenere
(Grechi 2021, pag. 180). La forma delle opere e tutte le loro componenti sopracitate
donano infine un senso di accoglienza che accompagna la passeggiata nel museo, in
contrasto con le opere antiche irraggiungibili, ruvide, preziose e fragili. Sembra che
per Patrizia Trevisi le mostre site specific di musei con reperti archeologici siano il
contesto adatto in cui lavorare in quanto i suoi temi riflettono lo scorrere del tempo, i
miti, i quali altro non sono che interpretazioni di come le divinita vengono
rappresentate, per donare un ordine di senso a chi vive terrenamente. Il rapporto con
I’antico ¢ uno degli elementi chiave, ma perché¢? Sembra che ci siano dei
collegamenti per il curatore tra ciclicita, acqua e archetipi. Il curatore Antonio
Giordano aveva gia lavorato in precedenza con [Dartista e, volendo proporre
nuovamente una sua mostra, ha cercato il luogo adatto per presentarla, trovando la
Fortezza di Porto Santo Stefano. Egli considera il relitto una metafora della psiche
dell’uvomo contemporaneo che naufraga, avendo perso i punti cardine e le ideologie.
E in questo quadro che possiamo collocare la mostra ad un tentativo di agganciarsi a
memorie antiche. La Maremma ¢ considerata il luogo ideale poiché mantiene vive le
tradizioni, 1 riti, i mestieri che riecheggiano con il passare del tempo. Coloro che
abitano la Maremma trovano un’opportunita di comunita nella rimessa in scena di
certe pratiche e in certe persone vive la consapevolezza e la volonta di valorizzarle, di
dare luce al proprio contesto. Le pratiche riaffiorate per una riconquista della propria
identita e senso di comunita fin dove presentano un grado di apertura? Ogni individuo
ha una percezione diversa sull’accoglienza e ogni background culturale e familiare
apportera una differente visione in proposito. Il paesaggio della Maremma, quando fu
bonificata durante il dominio dei Lorena, si modifico a tal punto da condizionare
I’economia e le strutture sociali: se prima la Maremma era attraversata dai
transumanti, ora veniva fertilizzata e i contadini dal Veneto e dal Friuli vi giungevano
per lavorare per i mezzadri (Pazzagli, 2009). Il Monte Argentario invece ¢ sempre
stato “invaso” dai romani sin dalle epoche antiche, convivendo a tratti con la gente
del mare, i cui punti di contatto dipendono dalla predisposizione del singolo individuo
all’apertura, all’accoglienza, all’accettazione. Il turismo di Porto Santo Stefano
presenta delle contraddizioni, per via dell’indispensabilita per I’economia del paese e
’ostilita della “pseudo invasione”. Ma nelle intenzioni, né del curatore né dell’artista,
traspare 1’idea che lo scopo ultimo della mostra sia il turismo, né tantomeno rendere
I’antico e il folklore meri strumenti di un’identita da vendere, attraverso la
romanticizzazione dell’Italia (Grechi 2021, pag. 147).

113



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

Flashforward: ritrovamenti nel Mediterraneo oggi

Un punto di riflessione degno di nota ¢ il grande contenitore della mostra e
dell’elaborato: il Mediterraneo. Non si pud non menzionare il fatto che gli oggetti
principali che vengono persi nel Mediterraneo oggi, sono gli effetti personali dei
migranti che naufragano in mare, cercando di raggiungere I’Europa dall’Africa,
dall’Asia e dai Balcani. E 1 corpi senza vita di coloro che non sono sopravvissuti al
viaggio tortuoso. L’antropologia forense studia i ritrovamenti per ricostruire le storie
e le identita delle persone, impegnandosi per una “medicina legale umanitaria”
(Grechi 2021, pag. 235). Il film Mum, I’'m sorry mostra questo processo in maniera
asettica, riprendendo il gesto che scruta gli oggetti ritrovati: foto che rappresentano
scene di vita quotidiana, amici, famiglia, feste, orologi che segnano ancora 1’ora,
pillole, lettere, documenti. Questi oggetti per 1’archeologia del futuro saranno
portavoce di una storia triste, violenta, perché se stiamo andando verso una direzione
in cui i diritti umani inalienabili sono sempre piu sentiti, rimane comunque la loro
violazione continua.

Cosa ci succede quando veniamo a contatto con le ingiustizie del mondo?
Quando vediamo corpi morti, feriti e/o ammalati veniamo a conoscenza dello stato
delle cose, ma allo stesso tempo ci distacchiamo, attivando una depersonalizzazione
degli altri rendendoli sia vicini che estranei (Fassin 2016, p. 12). Il film Mum, I'm
sorry seppur portando un’aria fredda mediante un’analisi distaccata, impedisce allo
spettatore di accomodarsi in una posizione di distanza (Grechi 2021, p.240).

Conclusione

Concludendo, sembra esserci un nesso tra perdita dei valori nella contemporaneita,
rapporti di potere, turismo, posizioni geografiche e costruzione dell’identita. Il filo
che 1i collega segue il tema della vivibilita, di cercare le qualita e le peculiarita che
possano rendere la vita migliore. Difatti, di fronte alla minaccia di essere sfruttati dal
turismo, gli abitanti ricreano e si riappropriano di pratiche e tradizioni, che possono
permettere di presentare un volto potente. Allo stesso tempo questo volto si intreccia
con la romanita e si distingue da essa tramite gli Etruschi. I Romani rappresentano la
minaccia dalla quale difendersi e gli Etruschi 1’arma per riuscirci. In questa
prospettiva identitaria ¢ evidente una configurazione in cui le persone creano dei
limiti e delle barriere tra sé e gli altri, escludendo le diversita. Non esiste perd una
base in cui questo sia universale e generale, anzi piuttosto sta avvenendo un lavoro di
ibridazione e di comprensione su come vivere in una societa globale.

In definitiva, quindi oltre lo sguardo prospettico “difensivo”, Monte
Argentario si mostra come bellezza quale ¢ e i0 mi auguro che le iniziative che
prenderanno piede nel territorio siano per tutti, aldild dei confini che dividono

114



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

autoctoni, immigrati, stranieri, € che dunque queste possano essere accessibili, aperte
al dialogo e partecipative, per far si che la costruzione di senso possa essere un
processo appartenente attivamente a tutti e che il significato arrivi dall’insieme delle
prospettive che dialogano tra loro.

Riferimenti bibliografici

Benhabib, Seyla
- “The Claims of Culture: Equality and Diversity in the Global Era”, Princeton
University Press, Princeton 2002

Cheng, Anne
- Storia del pensiero cinese. Dalle origini allo «Studio del mistero». Bologna: Piccola
Biblioteca Einaudi, 2000

Clifford, James
- “Musei come luogo di contatto” in Routes: Travel and Translation in the Late
Twentieth Century, Cambridge MA: Harvard University Press, 1997, pp. 188-219

Cortella, Lucio
- “Riconoscimento normativo. Da Honneth a Hegel e oltre”, Quaderni di Teoria
Sociale, https://www.morlacchilibri.com/universitypress/allegati/QTS 2008.pdf, n. 8
2008, pp. 15-31

d’Eramo, Marco
- Il selfie del mondo. Indagine sull’eta del turismo. Milano: Feltrinelli, 2017

Dua, Jatin
- Catturati in mare. Pirateria e Protezione nell’Oceano Indiano. Milano: Prospero
Editore, 2024

Duffield, Mark
- Guerre post-moderne. L’aiuto umanitario come tecnica politica di controllo.
Milano: 11 Ponte Editrice, 2013

Fabietti, Ugo
- “Antropologia e ibridazione di culture” in Formarsi all’intercultura, a cura di M.

Giusti. Milano: Franco Angeli. La melagrana. Ricerche e progetti per 1’intercultura,
2004

115


https://www.morlacchilibri.com/universitypress/allegati/QTS_2008.pdf

Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

Fassin, Didier
- Quando i corpi ricordano. Lecce: Argo, 2016

Fogliazza, Silvia; Macellari, Roberto
- “Il Fisco nel Mondo Etrusco: Le Ragioni di Invisibilita” Fiscalité Antiques. Aux
origines de l’administration provinciale romaine, pp.25-44

Geertz, Clifford
- “Il concetto di cultura” in Interpretazioni di culture. Bologna: Il Mulino, 1998

Grechi, Giulia
- Decolonizzare il museo. Mostrazioni, pratiche artistiche, sguardi incarnati. Milano:
Mimesis, 2021

Hickel, Jason
- The Divide. Guida per risolvere la disuguaglianza globale. Milano: 11 Saggiatore,
2018

Lattanzi, Vito
- Musei e antropologia. Roma: Carocci, 2021

Litvin, Evgeniya

- “Amara Terra Mia: La Storia dell’Emigrazione Italiana nelle Canzoni”, in At delle
Il Giornate di Formazione per Insegnanti di Italiano L2/LS a Cipro. Cipro: Centro
Linguistico Universita di Cipro, 2017

Pazzagli, Toscano
- “Tra storia locale e identita della Maremma”. Archivio postunitario del Comune di
Magliano in Toscana. 2009

Sturtevant, William C.
- “Does Anthropology Need Museums?” in Proceedings of the Biological Society of
Washington, 1969

Vattimo, Gianni
- La fine della modernita. Milano: Garzanti, 1985

116


https://www.torrossa.com/en/resources/an/2448799
https://www.torrossa.com/en/resources/an/2448799

Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

Autori di questo numero

EMMA BARONTINI ¢ laureanda nel corso di Laurea Magistrale in Antropologia
Culturale ed Etnologia presso 1I’Alma Mater Studiorum Universita di Bologna, dove
ha conseguito la Laurea Triennale in Antropologia, Religioni, Civilta Orientali. La
tesi discussa riguarda Storia, Societa e Famiglia ed ¢ incentrata sul modello
femminile nella tradizione cristiana, particolarmente sulle origini. Ha svolto attivita
educative presso una comunita di minori non accompagnati autori di reato. La sua
formazione si sviluppa nell’ambito dell’antropologia sociale e culturale, con
particolare attenzione ai metodi etnografici e alle prospettive comparate applicate allo
studio dei contesti contemporanei. I suoi interessi di ricerca riguardano
principalmente i processi migratori ¢ le forme di mobilita umana, considerate nella
loro dimensione sociale, materiale e simbolica. E impegnata attualmente in progetti di
costruzione e ridefinizione del patrimonio, attraverso laboratori partecipativi dove la
comunita ¢ coinvolta a generare attivamente pratiche di appartenenza, tutela e
sensibilizzazione. Organizza mostre espositive, in cui la cultura visuale favorisce la
divulgazione di concetti di antropologia contemporanea.

LOREDANA BELLANTONIO ¢ Professore Associato (SSD M-DEA/OI)
nell’Universita degli Studi di Palermo, dove svolge attivita didattica e di ricerca nei
settori  dell’Antropologia  culturale, dell’Etnostoria e  dell’Antropologia
dell’educazione. Laureata con lode in Pedagogia nel 1985 con una tesi in
antropologia visuale, ha condotto un’intensa attivita di ricerca sul territorio siciliano,
con particolare attenzione alla demologia, all’etnostoria e alla dimensione visuale dei
processi culturali.

Ha diretto il Laboratorio per I’Edizione Nazionale delle Opere di Giuseppe
Pitr¢ e successivamente quelle di Salvatore Salomone Marino, curando anche
I’edizione critica di alcuni volumi. Co-dirige la collana “Contesti antropologici” per
Palermo University Press e ha fatto parte di comitati scientifici e redazioni di riviste
di settore, tra cui Etnostoria.

117



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

I suoi studi piu recenti si focalizzano sulle comunita migranti e sui processi di
costruzione identitaria in contesti pluriculturali, con uno sguardo attento alle forme di
appartenenza multiple e in divenire. Il suo interesse per [’antropologia
dell’educazione e quella psicologica si traduce in un lavoro attento ai temi
dell’inclusione, della relazione educativa e dei percorsi di costruzione del sé.

E autrice di monografie, curatele, contributi in volumi collettanei e articoli su
riviste scientifiche. E coordinatrice di progetti ErasmusPlus in partenariato con le
Universita di Sofia e Blagoevgrad.

LOREDANA BELLANTONIO is Associate Professor (SSD M-DEA/01) at the
University of Palermo, where she teaches and conducts research in Cultural
Anthropology, Ethnohistory, and Anthropology of Education. She graduated with
honors in Pedagogy in 1985 with a thesis in visual anthropology, and has since
carried out extensive research in Sicily, with a particular focus on demology,
ethnohistorical approaches, and the visual dimension of cultural processes.

She directed the Laboratory for the National Edition of the Works of Giuseppe
Pitré and, later, of Salvatore Salomone Marino, curating critical editions of several
volumes. She co-edits the series Contesti antropologici for Palermo University Press
and has served on the scientific and editorial boards of various journals, including
Etnostoria.

Her most recent work focuses on migrant communities and identity
construction in multicultural contexts, with special attention to multiple and evolving
forms of belonging. Her interest in educational and psychological anthropology is
reflected in a continuous engagement with issues of inclusion, educational
relationships, and identity development.

She is the author of a substantial body of academic work, including
monographs, edited volumes, and articles in peer-reviewed journals. She also
coordinates ErasmusPlus projects in partnership with the Universities of Sofia and
Blagoevgrad.

DAVIDE COSTA, Ph.D, assegnista di ricerca in antropologia presso il Dipartimento
di Scienze Mediche e Chirurgiche dell’Universita Magna Graecia di Catanzaro.
Autore di 86 articoli su riviste internazionali di cui si allega il link a Gloogle scholar
https://scholar.google.com/citations?user=qxORV70A A A AJ&hl=it&oi=ao e Scopus:
https://www.scopus.com/authid/detail.uri?authorld=57579560100; e di 3 saggi
sottoposti a double blind peer review: Mangiare da matti: una storia socioalimentare
a Girifalco (e non solo), Progetto editoriale 2000, 2022; Cannibalismo questioni di
genere e serialita, Tab edizioni, 2023, Il male velato: societa medicina e culti, Tab
edizioni, 2024. H-index Google scholar: 13 con 427citazioni, Scopus 10 con 273
citazioni. Docente di antropologia medica, sociologia della salute e della medicina e

118


https://scholar.google.com/citations?user=qx0RV70AAAAJ&hl=it&oi=ao
https://www.scopus.com/authid/detail.uri?authorId=57579560100

Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

di storia della medicina, presso la scuola di Alta formazione dell’Umg. Ideatore del
progetto di divulgazione scientifica in chiave teatrale “Scienze sociali in scena”.
Membro di numerosi editorial board internazionali: PlosOne, Frontiers, BMC,
Springer, Emerald, MDPI, Sage, Wiley, ecc.

MICHELE FILIPPO FONTEFRANCESCO ¢ Professore Associato di Antropologia
Culturale presso 1I’Universita Cattolica del Sacro Cuore. Ricopre attualmente i ruoli di
Coordinatore dell'Anthropology of Food Network dell’European Association of
Social Anthropology ed ¢ stato Leading Author del Global Environmental Outlook 7
(GEO-7) del Programma delle Nazioni Unite per 1’Ambiente. Dottore di ricerca
presso la Durham University (2013), svolge attivita di ricerca in ambito di
antropologia economica, sviluppo rurale e patrimoni gastronomici.

I suoi interessi di ricerca si concentrano sulle trasformazioni dei sistemi
produttivi locali, con particolare riferimento ai distretti industriali e alle economie
rurali. Analizza le dinamiche delle filiere agroalimentari e il ruolo dei patrimoni
culturali nei processi di rigenerazione territoriale. Si occupa inoltre di sostenibilita dei
sistemi alimentari, studiando I’impatto sociale e ambientale delle pratiche agricole e
di consumo, nonché le nuove tecnologie applicate all'agricoltura. Tra i suoi volumi:
“The End of the City of Gold?” (2013), “Food Festivals and Local Development in
Italy” (2020), “Rural Affective Economies™ (2025).

ELENA FUSAR POLI ¢ assegnista di ricerca in antropologia culturale presso
I’Universita di Scienze Gastronomiche di Pollenzo, dove svolge attivita di
insegnamento di Antropologia del Cibo e ricerca nell’ambito del progetto
internazionale “SAFWA — Best Integrated Pest Management for Safe Water”. I suoi
interessi si collocano nelle interazioni tra antropologia del cibo, antropologia medica
e studio dei processi comunitari. Nel contesto mediterraneo, le sue ricerche
analizzano paesaggi agricoli in trasformazione, tensioni ambientali e innovazioni
tecnologiche, con un’attenzione specifica ai processi di transizione ecologica. A
questo filone di ricerca riferiscono gli articoli realizzati con Michele F.
Fontefrancesco apparse su questa rivista. In ambito messicano, la ricerca ha
analizzato come le comunitd rurali abbiano affrontato la pandemia di Covid-19
attraverso forme di autonomia politica, alimentare, medica e organizzativa. Di questo
filone ¢ significativa la monografia I/ contagio della vita comune. 1l México profundo
e la pandemia (Unicopli, 2025).

119



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

MATTIA TANNACONE ha conseguito la laurea triennale in Scienze politiche,
Universita di Padova, con una tesi intitolata “Criminalizzazione delle persone
migranti nella frontiera sud. Razzismo istituzionale e pratiche di confinamento”.
Attualmente ¢ uno studente in corso di Antropologia culturale ed etnologia presso
I’Universita di Bologna.

ANTONIO LUIGI PALMISANO ha lavorato come ricercatore e docente presso
numerose Universitd italiane e straniere (Berlin, Leuven, Addis Abeba, Gottingen,
Roma, Torino, Trieste) e svolto pluriennali ricerche sul terreno in Europa, Africa
dell’Est e Asia Centrale.

In Europa ¢ stato incaricato dal 1990 al 1992 al progetto internazionale
“Foundations of a New European Legal Order”, presso il Centre for the Study of the
Foundations of Law, Katholieke Universiteit, Leuven. In Ethiopia, presso I’Universita
di Addis Ababa, si ¢ occupato di ricercare sui processi politici di manipolazione delle
reti sociali nei processi di soluzione dei conflitti, analizzando dal 1992 al 1997 il
diritto consuetudinario tribale in relazione al diritto statuale federale. In Afghanistan,
in qualita di Senior Advisor for Judicial Reform, ha lavorato con la Judicial Reform
Commission dal 2002 al 2004. Insieme a questa e altre istituzioni internazionali
(Kabul University, Unicef, Who) ha diretto ricerche estensive sulle forme alternative
di soluzione dei conflitti e sulla struttura e organizzazione della giustizia informale in
Asia. Ha condotto infine survey researches sulla relazione fra diritto consuetudinario,
diritto informale, e diritto statuale in Ecuador, Paraguay, Guatemala, Argentina e
Cuba, elaborando una analisi critica della relazione fra sistemi giuridici, ordine
sociale e ordine dei mercati. Palmisano intende il fieldwork come stile di vita.

AMELIO PEZZETTA ¢ insegnante di Scuola Media in quiescenza. Studioso di storia
locale e tradizioni popolari dei Comuni della Valle dell’Aventino (Prov. di Cheti,
Abruzzo). E particolarmente interessato alla trascrizione di vecchie tradizioni
abbandonate al fine di non farle dimenticare e allo studio di quelle attuali ponendo un
particolare accento agli effetti che si producono con la loro immissione in rete. Ha
collaborato e collabora tuttora con importanti riviste del settore tra cui: Aequa,
L’Universo, Palaver, Rivista di Etnografia, Rivista Abruzzese ¢ Valle del Sagittario.

RAFFAELE SERRA ¢ Professore Associato presso il Dipartimento di Scienze
Mediche e Chiurgiche dell’Universita Magna Graecia di Catanzaro. Le sue linee di
ricerca sono focalizzate sui biomarcatori e sui determinanti sociali delle malattie
vascolari, la medicina di genere, la sociolinguistica, l'antropologia medica e
I’etnomedicina.

120



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

MARIA COSTANZA TRENTO ¢ dottoranda in Health Promotion and Cognitive
Sciences presso I’Universita degli Studi di Palermo. La sua ricerca esplora il disturbo
da ansia sociale nei giovani adulti, con un focus specifico sul ruolo degli stili
genitoriali e dei contesti educativi e culturali. Si ¢ formata presso I’Ateneo di
Palermo, dove ha conseguito con lode la laurea triennale in Educazione di Comunita
e due lauree magistrali in Scienze Pedagogiche e in Psicologia Sociale, del Lavoro e
delle Organizzazioni. E abilitata all’esercizio della professione di psicologa dal 2022.
Un’esperienza di ricerca presso la Pddagogische Hochschule di Freiburg le ha
permesso di esplorare modelli educativi integrati, con particolare attenzione alla
dimensione del benessere nei contesti formativi e scolastici.

Nel corso della sua attivita ha condotto indagini etnografiche in Sicilia,
dedicandosi all’analisi delle trasformazioni familiari e dei legami intergenerazionali.
Su questi temi ha ottenuto una borsa di studio per una ricerca sul ruolo dei nonni nella
societa contemporanea. E stata cultrice della materia per le cattedre di Etnostoria e
Antropologia dell’educazione, e fa attualmente parte del Neuroeducation Research
Working Group dell’Universita di Palermo. Ha preso parte a convegni nazionali e
internazionali e pubblicato contributi in riviste e volumi accademici su temi legati
all’educazione, al benessere e ai processi di trasformazione culturale. Il suo lavoro
riflette un interesse costante per i modi in cui le pratiche educative, i processi di cura
e le rappresentazioni del benessere si radicano nelle culture locali, intrecciando
prospettive antropologiche, psicologiche e sociali.

MARIA COSTANZA TRENTO is a PhD candidate in Health Promotion and
Cognitive Sciences at the University of Palermo. Her research investigates social
anxiety disorder in young adults, with particular attention to the influence of
parenting styles and the surrounding educational and cultural contexts. She completed
her academic training at the University of Palermo, graduating with honors with a
Bachelor’s degree in Community Education, followed by two Master's degrees in
Pedagogical Sciences and in Social, Work and Organizational Psychology. She
qualified as a licensed psychologist in 2022. A research period at the Pddagogische
Hochschule in Freiburg allowed her to explore integrated educational models, with a
specific focus on well-being in learning and school environments. Her fieldwork
includes ethnographic research in Sicily, where she examined transformations in
family dynamics and intergenerational relationships. On these topics, she received a
research grant for a project on the role of grandparents in contemporary society. She
has served as a teaching assistant in Ethnohistory and Anthropology of Education and
is currently a member of the Neuroeducation Research Working Group at the
University of Palermo.

121



Dada Rivista di Antropologia post-globale, semestrale n. 2, Dicembre 2025

She has presented her work at national and international conferences and
published contributions in academic journals and edited volumes, focusing on
education, well-being, and cultural transformation. Her work reflects a sustained
interest in how educational practices, care processes, and representations of well-
being are embedded in local cultures, weaving together anthropological,
psychological, and social perspectives.

122



